



प्रालोचनात्मक अध्ययन

# सूरदासः

(महाकवि सूरदास के व्यक्तित्व और कृतित्व का विशेष अध्ययन)

लेखक

प्रो० दामोदरदास गुप्त एम० ए०, छाहिमपरल

प्रकाशक

हिन्दी साहित्य संसार  
दिसंबर-६ : पटना-४

ट्रिप्रीय चंदोधित

एवं

प्राप्तिक्रिया उत्तराधि

१११२

मूल्य २.२०



## विषय-सूची

| क्रम                                                                                                                                                                                      | पृष्ठ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| १. सूरदास के युग की राजनीतिक, सामाजिक एवं धार्मिक परिस्थितियों पर विचार कीजिये ।                                                                                                          | ६     |
| २. ज्ञानवेद सामग्री के आधार पर सूरदास के जीवनवृत्त पर प्रकाश ढालिये ।                                                                                                                     | १६    |
| ३. सूरदास जन्म से धंधे थे अथवा बाद में हुए, इस बादविवाद पर प्रकाश ढालिये ।                                                                                                                | २६    |
| ४. सूरदास की रचनाओं पर प्रामाणिकता एवं विषय की दृष्टि से विचार कीजिये ।                                                                                                                   | ३५    |
| ५. क्या 'सूरसागर' भागवत का अनुवाद कहा जा सकता है ? प्रमाणसहित अपने भत की पुष्टि कीजिये तथा सूर की मौलिकता पर प्रकाश ढालिये ।                                                              | ४४    |
| ६. 'सूरसागर' के पदों की भाषा किन प्रमुख शीर्षकों में वर्णीकृत कर सकते हैं ? काव्य वी दृष्टि से किस शीर्षक के पद सर्वथेष्ठ हैं और क्यों ?                                                  | ५०    |
| ७. 'सूरसागर' के अध्ययन से तत्कालीन सामाजिक तथा धार्मिक स्थिति पर क्या प्रकाश पड़ता है ?                                                                                                   | ५५    |
| ८. 'भक्त कवि होने के कारण सूरदास ने नायिका-भेद का शास्त्रीय रूप प्रस्तुत नहीं किया किन्तु उनके शूँगारिक कथन में भाविका भेद का स्वाभाविक विकास है ।' इस कथन की उदाहरण सहित पुष्टि कीजिये । | ६३    |
| ९. "हिन्दी साहित्य में शूँगार रस-राजत्व यदि किसी ने पूर्ण रूप से दिखाया है तो सूर ने ।" इस कथन की सापेक्षता प्रमाणित कीजिये ।                                                             | ६९    |
| १०. "सूर भक्ति के दोष में इतने आगे पहुँच गये थे कि समाज                                                                                                                                   | ७१    |

की समीक्षा कीजिये ।

'दृष्टिरूप' से आप क्या दातर्यं मनस्तु है ? सूर ने  
कूटों का प्रयोग क्यों किया है ? उनके दृष्टिकूटों की  
चरा कीजिये ।

'सूर की कल्पना उच्च कोटि की सृष्टि करने वालों  
मनवारों से मुमुक्षित होकर वह और भी कार्यं  
'जाती है ।' इस कथन की उदाहरण सहित पूर्णि की।  
"वास्तुन्य के खेत वा जितना भविक उद्घाटन सूर ने  
बंद धोखों से किया उतना और किसी कवि ने नहीं,  
इसका बोना-बोना सौंक आये है ।" इस कथन से पा-  
ठक सहमत है ?

'दैन्य-माव सूरदास के मानन का एक स्थायोभाव है  
उनकी अदा, विनयशीलता, नक्षत्र-मावना वी दीप्त  
सहज द्रवणधीलता का परिचायक है ।' इस कथन  
सार्वकरा प्रमाणित कीजिये ।

'सूर का भाषायिकार' शीर्षक निबन्ध लिखिये ।  
'सूर ने मानव-सौदर्यं वा जैसा भूर्बं चित्रण किया है,  
किसी भव्य कवि ने नहीं ।' इस कथन की समीक्षा की  
गुटिमार्ग किसे कहते हैं ? सूरदास पर इसका क्या  
पढ़ा ।

'यद्यपि सूर से पहले भव्य कवियों ने भी प्रकृति का  
किया था किन्तु जितना विशद चित्रण सूर ने किया है  
उनसे पूर्बं भव्य किसी कवि ने नहीं ।' इस कथन पर प्र  
हालते हुए सूर के प्रकृति-चित्रण की समीक्षा कीजिये ।  
'सूरदास की भक्ति-पद्धति' 'शीर्षक पर एक परिचयात्मक  
लिखिये ।

|                                                                                                                                                            |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| मूर की संगीत-योजना का परिचय दीजिए ।                                                                                                                        | १७५ |
| भ्रमरारीत वाय्य-परम्परा का उल्लेख करने हुए विभिन्न भ्रमरारीठों के स्वरूप की तृतीय वीजिये तथा मूर के भ्रमर-पीन की विदेषताओं पर धृष्टिपात्र कीजिए ।          | १८२ |
| पहलमा मूरदास के दासांनिक विचारों का परिचय दीजिये ।<br>मेद वीजिये कि मूर के पदों में वाय्य के अन्तरण एवं बहिरण दोनों ही पद घरमोत्तर्पण पर पढ़ूँचे हुए हैं । | १८२ |
| 'मूरलागर और रहस्यानुमूलि' शीर्षक पर एक लेख लिखिये ।                                                                                                        | १९६ |
| 'मूर के इश्ण' शीर्षक पर एक छोटा-सा निबंध लिखिये ।                                                                                                          | २०७ |
| वार्तीय माहिती में राधा के व्यक्तित्व के विवास पर एक गमीदार्थक लेख लिखिये तथा मूर की राधा का वरिच-पिचए शीर्षिए ।                                           | २१६ |
| निम्नलिखित पर अपने विचार प्रयोग दीजिये—                                                                                                                    | २२२ |
| (i) 'हृदय के पारती मूर ने सम्बन्ध-भावना की शक्ति वा अच्छा प्रगार दिलाया है ।'                                                                              | २३३ |
| (ii) 'मूर की रसना जपदेव और विदामति के शीत-साथों की दीती पर है ।'                                                                                           | २३५ |
| (iii) 'मूर के भ्रमरारीत वा मूर्य उर्द्धव बाल्मी निर्मल-बाद वा उठन तथा शाशुद्धाद वा मदन है ।'                                                               | २३८ |
| (iv) 'मूर वे प्रेम की इच्छा में हार्दिका और गाहूरवं दोनों वा दोन है ।'                                                                                     | २४१ |
| (v) 'राधा और मूरती वा आच्छायिक मृद्दुव ।'                                                                                                                  | २४१ |
| (vi) 'मूर की लोकिया ।'                                                                                                                                     | २४४ |
| (vii) मूर की रसरात्रों के मूर स्तोत्र ।                                                                                                                    | २४६ |
| (viii) 'दुर्लाल की ऐ बिन्दी लूटड़ा और बाल्मी है गार, इसी ही चूराका तरा बाल्मीहृदय भी है ।'                                                                 | २४८ |



हिन्दुओं पर एक से एक बढ़कर अत्याचार होते रहते थे। हिन्दुओं के दोष राज्यों के छोटे-भोटे शासकों की चेतना शून्यवत हो गई। ये राजपूत शासक अपने पूर्व पुरुषों के भादरों को विषमृत करके मुस्लिम शासकों का घनुवरण कर विलासी बन गये। प्राचीन काल से उन्हीं भाई हिन्दुओं की वर्ण-व्यवस्था विकृत हो गई। पहले राजनीति सभी राजियों का धर्म था, किन्तु अब वे इसे बस प्रथना धर्म समझते थे जिनके हाथ में राजदण्ड होता था। देश का विशाल जनसमूह राजनीति से उदास हो गया। राजनीतिक चेतना का उसमें इतना भ्रमाव हो गया कि वह यवन-शासकों के अत्याचारों को दैवी प्रक्रिया समझकर गहन करती रही। जनता में सामूहिक इच्छा एवं प्रयत्न का कोई लक्षण दृष्टिगोचर नहीं होता था। किंतु नवीन प्रेरणा के द्वारा ही जनता क्रियानीव हो सकती थी।

मृगलो के आगमन ने देश की राजनीति में एक नये अध्याय का सूत्रपात्र किया। भारत में मृगल राज्य की नीव ढालने वाला बावर स्वयं सैनिक शासन के स्थान पर सभ्य प्रकाशन-व्यवस्था की स्थापना की इच्छुक था। इस नीव राज्य-व्यवस्था की वास्तविक नीव आहे बाद में महान् अब्दवर के द्वारा पहरी ही, किन्तु उसका पूर्वरूप मध्यवर्ती काल के संरक्षाह मूरी जैसे महान् शासक के शासन काल में स्थापित हो चुका था। इस दृष्टि से अब्दवर का महत्व सर्वाधिक है। उसने उत्तर समय, जबकि धर्मान्वयता की महाव्यापि भारत वो ही नहीं समस्त विश्व को पीड़ित रखे हुए थी, सम्बद्धाय हीन राष्ट्रीयता भी नीति स्थापनापी थी। सारे मुस्लिम राज्यशासन में पहली बार शासन में हिन्दुओं का शहदोग प्राप्त रिया गया। अब्दवर ने भारती समूहुए प्रजा वो सद्भावना प्राप्त करने का सराहनीय प्रयाप किया। उसने सभी धर्मों के प्रति ऐसी उदार नीति स्थापनाएँ जो भारत में मुस्लिम शासन के इतिहास में स्थापना भवायारण महत्व रखती है। उगके शासनवाल में प्रजा वो पहले वो धरोहर अधिक गुरुदा मिली। प्रायिक दृष्टि से भी प्रजा वो दगा में मुघार हुआ। तत्त्वालीन अधिक इच्छतना ही ऐतिहासिक वस्तु है। मंगीत, साहित्य और धर्म वो भी

परन्तों पा गायत्रा म कर गए । इन राज्यों गवायों वी दृष्टि भी इनी मीमित वी वे परन्तों के इन धार्मिकों के भारी परिणामों के बिषय में भी कुछ नहीं गोचरों थे । अतेक बार पुंह की गाने के गवाया भी मूहम्मद गोरी ने जब एक्स्ट्रालीज़ान्स महान् वीर एवं उत्तर गाहरी पूर्वीगढ़ चौकान को गत् ११११ ई० में परादित कर दियी में उत्तर-गाहर का केन्द्र शिरागिरि कर दिया, तब भी इन राज्यों गवायों के नेत्र घट्ट ही रहे । यद्या खाने ही वर्ष उत्तर भारत वा गवाये प्रगिञ्च शागङ्क उपकरण भी मूहम्मद गोरी द्वारा परादित हो गया । इन हीनी प्रभावशाली शागङ्कों वी परादित ने गवायून गवायों को पूर्णतया हताह कर दिया । यद्य पहाँ ऐसा बोई शागङ्क न रहा जो यहाँ के आत्ममुलों का इकायूर्वक शामना कर गड़ा । गत् १११३ ई० में कल्याण गिरजानी ने विहार पर प्राप्तमण्डु दिया और वहाँ के बोड्डविहारों एवं पुम्परा-सर्पों वी गट्ट करके बंगाल तक इसाम वा संक्षा फहरा दिया । इस प्रवार बारहवीं शानाही वा घंत होने-होने भारत में मुसलमानों का शामन म्यापिन हो गया और हिन्दुओं वी राजनीतिक सत्ता भंग हो गई ।

इसके पश्चात के यदि मुस्लिम-शामन के इतिहास के पृष्ठों पर एक दृष्टि डाली जाय तो हमें एक ऐसे कठोर संनिक शासन के दर्शन होते विस्तार कायं जनता से मनमाना कर बमूल करने, धार्मिक धर्माचार करने, धार्मिक-घोषण करने तथा अपनी शक्ति बड़ा कर राज्य विस्तार करने के अतिरिक्त धन्य कुछ न था । भारत में भुगतानों के भागमन से पूर्व सन् १२०६ ई० से सन् १५२६ ई० तक अर्थात् ३२० वर्ष तक गुलाम, खिलजी, तुगलक एवं सैयद और लोदी वंश के मुत्तान राज्य करते रहे । इस काल की राजनीतिक मवल्या सुव्यवस्थित नहीं बही जा सकती । इस शासन को प्रजा वा शासन नहीं बहा जा सकता । इस काल के मुस्लिम शासक धर्मिकतर विलासी, भयोग्य और निकम्मे थे । उत्तराधिकार भादि का कोई नियम उस समय दृष्टिगत नहीं होता । भाष्ये दिन राज्य सिहासन के लिए संघर्ष होता रहता था, योड़े-योड़े समय के बाद शासन बदलते रहते थे । दसवन्दी और पद्यंत्रों का स्थान-स्थान पर बोल बाला था ।

हिन्दुओं पर एक से एक बढ़कर अत्याचार होते रहते थे । हिन्दुओं के देवं राज्यों के छोटे-भोटे शासकों की चेतना धून्यवत् हो गई । ये राजपूत शासक अपने पूर्व पुरुषों के आदर्शों को विश्वास करके मुस्लिम शासकों का भनवरण कर वितानी बन गये । प्राचीन काल से बली आई हिन्दुओं की वर्ण-व्यवस्था विकृत हो गई । पहले राजनीति सभी शत्रियों का घर्म था, किन्तु भव ये इसे बद्दा घरना घर्म समझते थे जिनके हाथ में राजदंड होता था । देश का विशाल अनश्वर राजनीति से उदास हो गया । राजनीतिक चेतना का उत्पन्न इतना भाषाव हो गया कि वह यवन-शासकों के अत्याचारों को देवी प्रकोप समझकर शहर बरती रही । जनता में सामूहिक इच्छा एवं प्रयत्न का कोई लक्षण दृष्टिगोचर नहीं होता था । किसी नवीन प्रेरणा के द्वारा ही जनता कियारीन हो सकती थी ।

मुगलों के भाग्यन ने देश की राजनीति में एक नये भव्याय का शूरूवात किया । भारत में मुगल राज्य की नीव इसने बाला बावर स्वयं सैनिक शासन के स्थान पर सूख्य प्रधासन-व्यवस्था की हथापना का इच्छुक था । इस नवीन राज्य-व्यवस्था की वास्तविक नीव चारू बाट में गहान् अकबर के द्वारा पढ़ी हो, जिन्हे उत्तरा पूर्वोप मध्यवर्ती काल के प्रेरणाहृ सूरी जैसे गहान् शासक के शासन बाल में स्थापित हो चुका था । इस दृष्टि से अकबर का गहान् सर्वाधिक है । उसने उस समय, जबकि धर्मान्वयता की गहाव्याधि भारत को ही नहीं समस्त विश्व को पीड़ित किये हुए थी, सम्प्रदाय हीन राष्ट्रोपयता की नीति अपनायी थी । सारे मुस्लिम राज्यशासन में पहली बार शासन में हिन्दुओं का सहयोग प्राप्त किया गया । अकबर ने अपनों सम्मुण्डे प्रजा की सद्भावना प्राप्त करने का सराहनीय प्रयत्न किया । उसने सभी धर्मों के प्रति ऐसी उदार नीति अपनाई जो भारत में मुस्लिम शासन के इतिहास में अपना अमाधारण महसूस रखती है । उसके शासनकाल में प्रजा को पढ़ते थे अपेक्षा अधिक मुरदा मिली । धार्मिक दृष्टि से भी प्रजा की दशा में गुप्तार हुआ । हत्तावीन धर्मिक इच्छानांका ही ऐतिहासिक बरता है । मंगीन, माहित्य और वजा को भी

प्री-कल्पन रात हुया । हिन्दी का परिचय वैज्ञान वर्तिका ही राय में रखा दिया । घरवार ने बैफ़ाउ भविया के लाइटोवर कॉम्पोनो को भगवाना ताह यात्रिक वैज्ञानिक रहाता रहाता की । लदायाएँदों ने उद्द लैर दिनने को गुणुड रात हा । घरव वरियों को गरैर ठगने जाताने की खेता ही, बिन्हु वर जगता हि उप गमना है जिनी फार्माचु को घरवार का योग्यात्मा बान था, योग्यमान भी है । घरवार ने दबाय ही इन वरियों को जाताने की खेता ही, पर उन वरियों के गरैर ही उगे बैमव वा तिरस्तार दिया । वे तो उम बीनामय धीरुण के शाम भसा ये बिगड़ी श्रधुर मूर्ति ने जनना के हृदय को यान्देवित कर दिया था । भगवान वी इता के गम्भुय भना इन भगव वरियों के निए एह गम्भाद का बैमव क्या भूम्य रहना था ? इसीनिए तो एह भगव-कवि ने घरवर के नियमात् हो यह बहर ठुरा दिया था—‘सम्भव इहा सोहरो हों राय !’

इन वरियों के बाब्य हो तो जनना के द्वारा प्रेरणा बान हुई थी, सझाद् के विषय में तो यही समझना चाहिये कि वह पूर्ववर्ती शासनों की भौति बाचा बन वर नहीं रहा हुया था । घरतः ये कवि जनाधिन ही थे, सझाटाधिन नहीं । इनका सद्य जनना हो ही प्रभावित करना था, सझाद् को प्रभावित कर उनमें शुद्ध चौदों के दूरड़े शास्त्र वर सुर और ऐरवदें ये निमन रहना नहीं था ।

भक्तराज सूरदास भी इन्हीं कवियों में से एक थे । वे सन् १५७८ ई० के समाज यैदा हुए थे और भक्तवर के सुव्यवस्थित राज्य-न्याय में जीवित थे । वे भी एक ऐसे ही भक्तराज थे जिनका राज्य बैमव से बोई सगोकार नहीं था । कृष्ण-भक्ति ही उनके लिए सारे समाज का बैमव था । उनके लिए सारे संचार का बैमव भी कृष्ण की कृपा-श्राप्ति के सम्भुज तुच्छ था । वे तो घरने पुर ने प्रात् की थी, घरतः उनके अध्ययन के लिए राजनीतिक परिस्थिति से भी धर्मिक सामाजिक परिस्थिति का अध्ययन करना चाहिये ।

### सामाजिक परिस्थितियाँ

हिन्दू समाज कालान्तर से अनेक जातियों, अनेक सम्बद्धायों तथा

अगेह बर्गों के रूप में विभाजित चला गया रहा है। भारत में मुस्लिम शासन की स्थापना होने पर हिन्दू-सत्ता का विनाश तो ही ही यथा, साथ ही धर्म-मन्दिरों का विडवस और तीर्थों की दुर्बंधस्था एवं पतन भी ही गया था। मुस्लिम शासकों ने हिन्दू-धर्म का जो तिरस्कार एवं अपमान किया, उससे हिन्दू समाज निराशा के सामने गया। वह नैतिक दृष्टि से भी कुछ परिवर्तन हो चला था। यथा, धर्माचार तथा प्रलोभन के परिणामस्वरूप कुछ व्याप्तियों और जातियों ने अपना धर्म-परिवर्तन भी कर डाला। धर्म-परिवर्तन का यह क्रम लगभग सम्पूर्ण मुस्लिम शासनकाल में निरन्तर जारी रहा। मुस्लिम शासन के इस दीर्घ काल में धर्म परिवर्तन जी अनुभानित सम्भव वास्तव में बहुत धोड़ी प्रतीत होती है। इतने दीर्घ समय में इन्हा योजा परिवर्तन दस्तूरः एक आश्वर्य की बात है। अधिक धर्म परिवर्तन न होने के कई कारण थे। सबंधत इस दृष्टि से हम वैश्वान-अक्षित के देशव्यापी आन्दोलन का नाम ले सकते हैं। इस आन्दोलन ने जनता के जीवन के लिए एक सार्वक उद्देश्य प्रदान किया परन्तु यह कार्य परोक्ष रूप एवं अज्ञात दृग से हुआ और हिन्दुओं जी धर्म रक्षा का सबैते यदा उत्तराय यही सिद्ध हुआ। इसके अतिरिक्त हिन्दुओं जो स्वयं भी स्वभावदः यानी आत्म रक्षा के कुछ तात्कालिक और व्यावहारिक उपाय मौजूदे। उन्होंने स्वयं भी नैतिक पदन से आत्मरक्षा के लिए कुछ उपाय किये। उन्होंने मुसलमानों को उनके धर्म-परिवर्तन के इस पूरित्व कार्य में सहयोग नहीं दिया। वे स्वभावदः पूर्सलमानों को तिरस्कार एवं पूछा की दृष्टि से देखते थे। वे यद्यपि शासक थे, इन्तु हिन्दुओं ने उन्हें मूलेच्छा बहकर स्वयम् धोयित कर दिया। स्वयम् मूलसलमानों जी और से इनका एक कारण था। वे याने जो तो महान् धार्मिक समझते थे और दूसरों जो धर्मों। वे हिन्दुओं से उम समय तक नहीं मिल सकते थे जब तक कि वे मुसलमान न बन जायें। उन्होंने स्वयं सनेह धर्म-भक्तों के अनुयायी और दिविष जातियों में दिवकर भारत निवासियों जो 'हिन्दू' नाम से पुकारा। वे 'हिन्दू' का धर्म उसी प्रकार करते थे यित्र प्रकार हिन्दू उन्हें 'मूलेच्छा' बह कर 'मूलेच्छा' का धर्म करते थे। हिन्दू इससे भी ऊपर निकले। उन्होंने इनकी भलव रखने जी भनो-

शृंति को यहाँ तक अपनाया कि जो हिन्दु एक बार किसी कारणवश भय से, प्रलोभन या भूल से मुसलमान हो गया, फिर उसे वापिस लेना अपने धर्म के प्रतिकूल समझा गया । हिन्दुओं के आत्मरक्षा के इन उपायों के फलस्वरूप उनकी जातिगत संकोचवृत्ति और भी बढ़ गई । छूमाछूत, खानपान, शादी विवाह आदि के नियम अब पहले से भी अधिक कठोर हो गये ।

इस धूलामूलक मनोवृत्ति के भ्रतिरित तत्कालीन समाज कुछ अन्य कुप्रथाओं की महा व्याधि से भी पीड़ित था । हिन्दू-समाज में स्त्रियों की पराधीनता पहले से ही बड़ी चली जा रही थी । बाल-विवाहों और विवाहों की संख्या दिन-प्रति-दिन बढ़ती चली जा रही थी । सती होने की प्रथा की तूती की घटनि निरन्तर देज होती जा रही थी । इस समय की राजनीतिक अव्यवस्था, धार्मिक अत्याचार तथा विदेशी संस्कृति के प्रभाव ने स्त्रियों की हीनावस्था को भी भीन बना दिया । भग्य और उच्च वर्ग में पर्दे की कुप्रथा का प्रचलन हो गया और स्त्री पर रुपी जेल में बन्द होकर रहने लगी । मुसलमानों के यहाँ स्त्री को केवल भोग की वस्तु माना जाता था । हिन्दुओं पर भी उनके इस विचार का बहुत अधिक प्रभाव पड़ा । उस समय का हिन्दी-साहित्य नारी की दोषनीयता का स्पष्ट परिचायक है । इस काल के सभी सन्तों एवं महात्माओं ने नारी को भोग की ही वस्तु समझ कर उसकी पीर निन्दा की है । उन्होंने पुरुष को शिशा दी है कि उसे नारी से भलग ही रहना चाहिये । इसी में उस का अल्पाल है । इससे भलग रह कर ही वह मगवान् भी राज्ञी भवित कर सकता है । महात्मा कवीर ने तो यहाँ तक इद दिया है—

‘नारी की भाई’ परत अन्या होत मुर्मंग ।

कविता तिनकी कौन पति, नित नारी को संग ॥’

इसी प्रश्नार उम समय के सन्तों एवं महात्माओं ने धन-वैधव के प्रति चरेजा और त्याग वा भाव रखने का उपदेश दिया है ।

धास्तदिन बात लो यह है कि उम सनय की वरिदिवियों ने वैद्याय-भावना वा प्रचार बहुत अधिक बड़ा दिया था । यर्म और यर्म सब संकृति हो चुके

ये । मनुष्य को भ्रपना सांसारिक जीवन भृत्यधिक उद्देश्यहीन एवं निरर्थक प्रतीत हो रहा था । सामाजिक जीवन सर्वेषां लुप्त हो जाता था । जैन और बौद्ध धर्म के भ्रमणभिक्षु-जीवन तथा दांकराचार्य के भाषावाद के प्रभाव से वैराग्य की भावना को ही सर्वधेष्ठ आदर्श माना जाने लगा था । इस काल के विदेशी आचरण, कृदासन, भ्रव्यपस्था एवं भ्राजकता के कारण उत्पन्न भ्रस्ता की भावना ने इस वैराग्य की भावना को और भी उत्तेजित कर दिया । इस्लाम की कट्टरता से इसे और भी प्रोत्साहन प्राप्त हुआ । परिणामस्वरूप धर्मचरण का भयं भ्रमन्त संकुचित हो गया और मनुष्य का आचरण व्यक्तिगत हो गया । वह सदाचार, उदाहरता, निरक्षलता और सहृदयता का व्यवहार भ्रपने धर्म का भय समझने लगा । सत्यवादिता, अहिंसा, प्रतिज्ञापालन, धरणागत-बलालता आदि उसके नैतिक आदर्श बन गये, किन्तु उसके ये आदर्श व्यक्तिगत आचरण से ही संबंधित थे । अतः कभी कभी इनसे समाज की दही भारी हानि हो जाती थी । इस काल के इतिहास से अनेक उदाहरण इस तथ्य की पुष्टि के लिए प्रस्तुत किए जा सकते हैं । भारत के प्राचीन काल का इतिहास सासी है कि धर्म का सामाजिक हप जनशिक्षा का प्रबलतम् माध्यम रहा था । इस समय के समाज की दोनों भ्रव्यस्था ने इस साधन को तो नष्टप्राप्य कर ही दिया, साथ ही शिक्षण की भ्रन्य सस्थाएँ भी समाप्त कर दीं । समाज का निम्न वर्ग तो पहने से ही शिक्षा से बंचित चला आ रहा था, परन्तु इस काल भी दूर्व्यवस्था ने उच्च और मध्य वर्ग के धिक्षा-भ्रह्मण में भी असुविधाये उत्पन्न कर दीं । परिणाम यह हुआ कि समाज की सास्त्रिक और साहित्यिक प्रगति के मार्ग में बाधाओं के पर्वत उपस्थित हो गये । कहने का तात्पर्य यह है कि सामाजिक दृष्टि से इतिहास का यह छल और अंदरारपूर्ण था, किन्तु और निराशा एवं अनधकार के इस सामाजिक बातचरण में भी भ्रातीण एवं जातीय वंचायतों के हप में घरेलू दंग भी सामाजिकता वा दीर्घ टिमटिक रहा था । इसका समठन इतना परिपूर्ण एवं स्वावलम्बी था कि इसका व्यक्ति समूह एवं समाज और राजनीतिक दासत भी और से ही पूर्ण हप से उदासीन रहने में समर्प्य था । भारतीय समाज के ऐसे ही संगठन भ्राष्टिक

भात के भारतम् तर मूर्धिन रहे। इन्ही के द्वारा अनेक भवहर उपर्युक्तों के बीच व्यक्ति को दिलाग करने का मुख्यवर्ग प्रदान होता रहा है।  
भक्ति-प्रन्दोत्तन का विकास

इन्ही सामाजिक एवं राजनीतिक परिस्थितियों के बीच भक्ति-प्रान्दोत्तन का विकास हुआ। इन प्रान्दोत्तन के द्वारा तत्कालीन समाज के अनेक दोषों एवं दुर्बलताओं को सुधारने का स्तुत्य प्रयास किया गया। इन प्रान्दोत्तन ने पूर्णे रूप से समझने के लिए उगते पूर्व की धार्मिक परिस्थितियों पर विश्व-दृष्टि डालना भवित्वादें प्रतीत होता है। वैष्णव-भक्ति के व्यापक प्रचार से पूर्व उत्तर भारत में शैव और शाक्त मतों की तृतीय बोल रही थी। वामदेव भक्ति के रूप में यथार्थ यह वैष्णव-धर्म इतिहास के स्वरूप्युग गुप्तवाल में ही संगठित हो चुका था, तथा रामायण, रघुभाल तथा किंतु वीर पुराणों को वैष्णव हृषि दिया जा चुका था, तथार्थ धर्मी उसे उन दक्षिणीयों की भावस्थकता थी जो उसे शांति प्रदान कर सके। गुप्तवाल के पश्चात् नगभग ६०० वर्ष तक धर्मात् १२०० ई० तक तांत्रिक विचारधारा वा नगाड़ा बहुत जोर से बजता रहा। बोड धर्म अत्यन्त हीनावस्था को प्राप्त हो गया था। ही, उसके बाद के परिवर्तित रूप महायान, बज्ज्यान तथा सहज्यान भादि सम्प्रदाय अब भी तोक्षिण्य बनने का प्रयास कर रहे थे। जैन-धर्म भी समझ नष्टप्राय हो चका था। यह केवल पश्चिमी भारत में लेप रह गया था। वैष्णव-धर्म की दशा तो इन सभी के सामने कुछ नहीं दिखाई देती थी। तांत्रिक विचारधारा ने उस समय सभी धर्मों को कुछ-न-कुछ प्रभावित किया। वैष्णव धर्म पर भी इसका प्रभाव पड़े दिना न रहा। किन्तु ठीक इसके विपरीत शिक्षित समाज पर अद्वैतवाद एवं मायावाद वा भी गहरा प्रभाव था। दोनों विचारधारायें एक दूसरे के बिल्कुल विपरीत थीं। एक यदि भोगवाद की अन्तिम सीझी पर चढ़ा हुआ था तो दूसरा दैराय का प्रबल पोषक था। इस प्रकार एक ओर शैव, शाक्त और बोड धर्म के मंत्रयान, बज्ज्यान, सहज्यान और सिद्ध-सम्प्रदाय विकसित हुए तो दूसरी ओर द्यंकराचार्य के व्यापक प्रभाव भिन्न-संघ के घनुकरण पर विरक्तों के दल के दल उत्पन्न कर दिये।

‘अंहु व्रह्मारिम’ का भव बोलना उस समय का एक फैशन बन गया था । इस प्रकार स्पष्ट है कि मध्ययुग के आरम्भ में धार्मिक दोनों में सुधारवाद की मनोवृत्ति लक्षित हो रही थी ।

इस समय भारत में मुस्लिम धर्म और सस्त्रिति का प्रवेश हुआ । मुसलमान विजेता थे, घन लोकप थे और धर्माधिक थे । अतः इन्होंने भारतीय धर्म एवं समाज को हेतु दृष्टि से देखा । कुछ मुसलमान ऐसे भी थे जिन्हें विचारसील, उदारमता और साधु व्यक्ति कहा जा सकता है । ये मुसलमान सूफी कहलाते थे । इन्होंने भारतीय अद्वैतवाद और मुस्लिम सर्वेश्वरवाद में कुछ सामंजस्य विठाने का प्रयत्न किया । इससे कुछ हिन्दू इस्लाम की ओर अवश्य आकर्षित हुए होंगे, किन्तु इनकी संख्या कुछ अधिक नहीं हो सकती थी । ही, इसका एक सुन्दर परिणाम अवश्य हुआ । दो विरोधी जातियों ने एक दूसरे के धर्मों को समझने का प्रयत्न किया । कबीर जैसे सन्तों ने इन दोनों धर्मों में एकता विठाने का स्वतंत्र प्रयत्न किया, किन्तु कबीर हवय अशिदित थे और किसी अभिजात वर्ग के नहीं थे, अतः उनका प्रभाव विक्षित एवं उच्च वर्गों पर न पड़ सका । कबीर जैसे सन्तों का कुछ अधिक प्रभाव न पड़ने के कुछ और भी कारण थे । प्रथम तो यह कि निराकार व्रह्म की कल्पना ही प्रत्यन्त दुहह थी । दूसरे, उसकी प्राप्ति के साप्तन हठयोग, सहजसमाधि, रहस्यात्मक भक्ति आदि मुगम साधन नहीं थे । तीसरे, इसमें व्यक्तिगत साधना पर आधारित विद्याओं के बारण भ्रह्मकार, पालंड एवं आडम्बर प्रवेश पा गये थे । इस प्रकार सत्कालीन जीवन उद्देश्यहीन बना हुआ था । जान और कर्म का मार्ग भ्रत्यन्त दुर्लभ था । परस्पर विरोधी विचारों का संघर्ष निरन्तर जारी था । धार्मिक दोनों में चारों ओर अन्धवार में एक भ्रमर ज्योति दिखाकर जनता वा मार्ग निदर्शन किया । देश की एक ऐतिहासिक आवश्यकता इसके प्रचार द्वारा पूरी हुई ।

### धार्मिक परिस्थितियाँ

जिस समय उत्तर भारत बौद्ध धर्म के रूप में पूर्णतया रखा हुआ था, उस

समय दक्षिण भारत में भगवन् धर्म के हर में वैद्युत-भक्ति का रंग भी जमने सागा था । ईमा की पीची-एटी शताब्दी में दक्षिण में आलवार भक्तों की परम्परा प्रारम्भ हुई और नवीं शताब्दी तक अपनी रही । इन आलवार भक्तों के तामिल भाषा में चार हजार भावपूर्ण गीत पाये जाते हैं जिनमें इन्हें वासुदेव या नारायण के प्रति एकांतिक प्रेम-भक्ति को बड़ी तल्लीनदा के साथ प्रकट किया है । किन्तु तत्त्वानीन स्थिति में जबकि शक्तराचार्य के अद्वैतवाद, मायावाद और वैराग्यवाद का देशव्यापी प्रचार था, इन भज्ञों की समर्पण-युक्त एकांतिक भक्ति का जिसके इष्टदेव साकार थे, व्यापक रूप में प्रचलित होना असंभव था । भाष्यात्मिक विचारों के दोनों में पहले भक्ति-गाने को प्रशस्त करना आवश्यक था । जब तक भक्ति धर्म को दार्शनिक एवं शास्त्रीय आधार प्राप्त न हो जाय, तब तक शंकराचार्य का तर्कसम्भवत एवं सर्वस्वीकृत अद्वैत-सिद्धान्त का खंडन किस प्रकार भाव्य हो सकता था । भक्ति-सम्प्रदायों के प्रबत्तंक भाचायों की समझ में यह बात आ गई । अतः उन्होंने किसी न किसी भंग में अद्वैत सिद्धान्त को घरणा किया, किन्तु साथ ही उनकी ऐसी व्याख्यायें, प्रस्तुत कीं जिनसे जीव और ब्रह्म में प्रेम-भक्ति का संबंध कल्पित हो सका । दक्षिण भारत के भाचायों को ही यह गौरव प्राप्त है । नाथमूर्ति, यामुनाचार्य, रामानुजाचार्य, निष्वार्काचार्य, मध्वाचार्य, वल्लभाचार्य आदि भाचायों के नाम इस विषय में विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं । इनमें भी भक्तिम तीन भाचायों का स्थान बहुत महत्वपूर्ण है । इन भाचायों की भक्ति वैसे तो १२वीं शताब्दी में ही प्रारम्भ हो गई थी, किन्तु भक्ति का व्यापक प्रचार रामानुजाचार्य के दार्शनिक सिद्धान्तों के आधार पर रामभक्ति का देशव्यापी प्रचार करने वाले गुरु रामानन्द के आविर्भाव के पश्चात् ही हो सका । कबीर और तुलसी दोनों सम्भवतः इन्हीं के अनुयायी थे । कृष्णभक्ति वा प्रचार करने वालों में वल्लभाचार्य का स्थान अद्यतन्त्र है । यद्यपि कृष्ण-भक्ति का प्रचार भी १२वीं शताब्दी से ही हो रहा था, किन्तु इसको भी लोकप्रियता १५वीं शताब्दी से पूर्व प्राप्त नहीं हुई । कृष्ण-भक्ति का अधिकारी प्रचार उन भक्तों के द्वारा हुआ जो वल्लभा- और चंतन्य के समय में हुए; भयवा १६वीं शताब्दी में सही सम्प्रदाय के

प्रत्येक स्वामी हरिदास जैसे भक्तों द्वारा हुआ। मकलराज सूरदास का जन्म १५वीं शताब्दी के अन्तिम दिनों में माना जाता है और स्वर्गवास १६वीं शताब्दी के अन्तिम दिनों में। महाकवि सूरदास इन भक्तों में प्रत्येक दृष्टि से प्रश়ংসন্য हैं। सूरदास श्री बल्लभाचार्य के पुत्र मार्ग के ही अनुयायी थे। वैसे ही 'अष्टद्वाप' में बल्लभाचार्य द्वारा परमानन्ददास, कुभनदास, कृष्णदास, सूरदास तथा बल्लभाचार्य के पुत्र बिठ्ठनाथ द्वारा सम्मिलित चतुर्भुजदास, नन्ददास, गोविंद स्वामी तथा छीतस्वामी आठ कृष्ण भक्ति कवि हैं, किन्तु इन सब में सूरदास का स्थान सर्वोपरि है।

**प्रश्न २—उपलब्ध सामग्री के आधार पर सूरदास के जीवन वृत्त पर प्रकाश द्वालिये।**

भारतीय ज्ञापि एवं महात्मा प्राचीन काल से ही भक्त, परोपकारी, ज्ञानी एवं वैरागी रहे हैं। उनके नाम को स्तोकप्रियता अथवा यथा प्राप्त हो, इसकी चिन्ता उन्होंने कभी नहीं की। अतः कुछ रचना बरते हुए भी वे अपना परिचय न दे सके। आत्म-प्रदर्शन की भावना से वे कोसो दूर थे। वास्तव में वे तो प्रत्यक्ष से नहीं, परोक्ष से प्रेम करते थे। वे अपने पाराध्य देव वी गाया गाते-गाते उनके प्रेम में इतने निष्पान हो जाते थे कि उन्हें अपने विषय में कुछ कहना प्राप्त ही नहीं रहता या और वे अपने विषय में कुछ कहने की वे आवश्यकता समझते थे। फलतः इनके जीवन वृत्त के विषय में प्रामाणिक रूप में कुछ भी कहना बड़ा कठिन हो जाता है ठीक यही बात महात्मा सूरदास के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में खरितार्थ होती है।

किसी भी कवि को जीवनी के सम्बन्ध में जानने के लिए मुख्य रूप से दो साधन प्रयोग में लाये जाते हैं—

(१) अन्तः साइय

(२) बाह्य साइय।

अन्तः साइय से हात्यर्थ उस सामग्री से है जो स्वयं कवि द्वारा अपनी रचनाओं में परोक्ष या प्रत्यक्ष रूप में वही गई है। बाह्य साइय के अन्तर्गत उस-

रामय दक्षिण भारत में भागवत धर्म के रूप में वैश्वान-भक्ति का रंग भी जमने सका था । इसा भी पौच्छी-छठी शताब्दी में दक्षिण में भालवार भक्तों की परम्परा प्रारम्भ हुई और नवीं शताब्दी तक चलती रही । इन भालवार भक्तों के तामिल भाषा में चार हजार भावपूर्ण गीत पाये जाते हैं जिनमें इन्होंने वासुदेव या नारायण के प्रति एकांतिक प्रेम-भक्ति को बड़ी तक्षीकता के साथ प्रकट किया है । किन्तु तत्कालीन स्थिति में जबकि शंकराचार्य के अद्वैतवाद, मायावाद और वैराग्यवाद का देशव्यापी प्रचार था, इन भक्तों की समर्पण-युक्त एकांतिक भक्ति का जिसके इष्टदेव साकार थे, व्यापक रूप में प्रचलित होना असंभव था । आध्यात्मिक विचारों के दोनों में पहले भक्ति-गार्य को प्रशस्त करना आवश्यक था । जब तक भक्ति धर्म को दार्शनिक एवं शास्त्रीय भाषार प्राप्त न हो जाय, तब तक शंकराचार्य का तकंसम्मत एवं सर्वस्वीकृत अद्वैत-सिद्धान्त का खंडन किस प्रकार मान्य हो सकता था । भक्ति-सम्बद्धार्यों के प्रवर्तक भाचार्यों की समझ में यह बात था गई । अतः उन्होंने किसी न किसी धंश में अद्वैत सिद्धान्त को प्रहण किया, किन्तु साथ ही उनकी ऐसी व्याख्यायें, प्रस्तुत की जिनसे जीव और ब्रह्म में प्रेम-भक्ति का संबंध कल्पित हो सका । दक्षिण भारत के भाचार्यों को ही यह गौरव प्राप्त है । नायमूनि, यामुनाचार्य, रामानुजाचार्य, निम्बार्कचार्य, भग्वाचार्य, बल्लभाचार्य आदि भाचार्यों के नाम इस विषय में विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं । इनमें भी अन्तिम तीन भाचार्यों का स्थान बहुत महत्वपूर्ण है । इन भाचार्यों की भक्ति वैसे तो १२वीं शताब्दी में ही आरम्भ हो गई थी, किन्तु भक्ति का व्यापक प्रचार रामभक्ति का दार्शनिक सिद्धान्तों के भाषार पर रामभक्ति का देशव्यापी प्रचार करने वाले गुह रामानन्द के आविर्भाव के पश्चात् ही हो सका । कबीर और तुलसी दोनों सम्भवतः इन्हीं के अनुभायी थे । कृष्णभक्ति का प्रचार करने वालों में बल्लभाचार्य का स्थान अप्रगत्य है । यथापि कृष्ण-भक्ति का प्रचार भी १२वीं शताब्दी से ही हो रहा था, किन्तु इसको भी लोकप्रियता १५वीं शताब्दी से पूर्वे प्राप्त नहीं हुई । कृष्ण-भक्ति का अधिकार्य प्रचार उन भक्तों के हारा हुमा जो बल्लभाचार्य और चंतन्य के समय में हुए; यथा १६वीं शताब्दी में सखी सम्प्रदाय के

प्रबर्तक स्वामी हरिदास जैसे भक्तों द्वारा हुआ। भवतरोज सूरदास का अन्मः १५वीं शताब्दी के अन्तिम दिनों में भाना जाता है और स्वर्गवास १६वीं शताब्दी के अन्तिम दिनों में। भहाकवि सूरदास इन भक्तों में प्रत्येक दृष्टि से अद्विष्ट हैं। सूरदास थी बल्लभाचार्य के पुष्टि मार्ग के ही अनुयायी थे। वैसे तो 'अष्टलाप' में बल्लभाचार्य द्वारा परमानन्ददास, कुमनदास, कृष्णदास, सूरदास तथा बल्लभाचार्य के पुत्र विठ्ठलनाथ द्वारा सम्मिलित चतुर्मुखदास, नन्ददास, गोदिद स्वामी तथा छीतस्वामी आठ कृष्ण भक्ति कवि हैं, किन्तु इन सब में सूरदास का स्थान सर्वोपरि है।

**प्रश्न २—उपसर्व शामशी के धारार धर सूरदास के जीवन वृत्त पर प्रकाश द्वालिये।**

भारतीय कृष्ण एवं महात्मा प्राचीन काल से ही भक्त, परोपकारी, ज्ञानी एवं धैरायी रहे हैं। उनके नाम को सोकप्रियता भव्यवा यश प्राप्त हो, इसकी चिन्ता उन्होंने कभी नहीं की। अतः कुछ रचना करते हुए भी वे अपना परिचय न दे सके। आत्म-प्रदर्शन की भावना से वे कोसो दूर थे। वास्तव में वे सो प्रत्यक्ष से नहीं, परोक्ष से प्रेम करते थे। वे अपने आराध्य देव की गाया गाते-गाते उनके प्रेम में इन्हें निमग्न हो जाते थे कि उन्हें अपने विषय में कुछ कहना शाद ही नहीं रहता या और वे अपने विषय में कुछ कहने की वे आवश्यकता समझते थे। फलतः इनके जीवन वृत्त के विषय में प्रामाणिक रूप में कुछ भी बहुत बड़ा कठिन हो जाता है ठीक यही बात महात्मा सूरदास के जीवनवृत्त के सम्बन्ध में चरितार्थ होती है।

इसी भी नवि की जीवनी के सम्बन्ध में जानने के लिए मुख्य रूप से दो साधन प्रयोग में लाये जाते हैं—

(१) अन्तः साक्ष

(२) बाह्य साक्ष

अन्तः साक्ष से तात्पर्य उस सामशी से है जो स्वयं नवि द्वारा अपनी रचनाओं में परोक्ष या प्रत्यक्ष रूप में कही गई है। बाह्य साक्ष के अन्तर्गत उस

कवि के गमय के तथा उत्तर वाह के सेमानों के बायन पाए हैं जो उन्होंने उपर  
कवि के विषय में कहे हैं। सभी सभी कुछ शास्त्री विचारण जनशूनियों में भी  
प्राप्त हो जाती है। इन्हीं शास्त्रों का आधार सेवर मूरदाम के जीवनबृत पर  
प्राप्तालिङ्ग आ में प्रसार दानने वी येष्टा की जापानी।

### जन्मतिथि

अगमतिथि के विषय में इवर्य मूरदाम जी ने तो कुछ कहा ही नहीं  
है, उत्तरा उत्तरोग इग्नी प्रथम में भी नहीं है। किन्तु ही, 'सूरसारावली'  
भीर 'साहित्य सहरी' के एक-एक पद के आधार पर विद्वानों ने इनके जन्म की  
मिल-गिल तिथियाँ निश्चित की हैं। वे दोनों पद ये हैं—

१. 'गुह यरसाद होत यह दरहन सरसठ बरस प्रवीन।  
तिव विद्यान तप कियो बहुत दिन सऊ पार नहि सौन ॥'
- सूरसारावली

२. "मुनि पुनि रसन के रस लेत ।

दसन गौरी नग्न को तिति, सुबत संबत देख ॥

मंद-नंदन मात सुते हीन सूतीया बार ।

मंद-नंदन अनमते हैं बान सुख आगार ॥

तूतीय झज्ज सुकर्म जोग विचारि सूर नवीन ।

नंद-नंदनदास हित साहित्य-सहरी कीन ॥"

—साहित्य-नहरी

'सूरसारावली' के उपर्युक्त पद के आधार पर सभी विद्वान् 'सूरसारावली'  
की रचना के समय सूर की आयु ६७ वर्ष ठहराते हैं, किन्तु 'साहित्य लहर'  
के इस पद के 'रसन' शब्द पर बड़ा वाद-विवाद हुआ है। कोई 'रसन' का  
मर्यादा रस से हीन अर्थात् शून्य कह कर इस अर्थ का निर्माण काल ३० १५०  
निश्चित करते हैं। कोई रसना अर्थात् जिह्वा कह कर उसके कार्यानुसार ।  
हमें या का बाची मान कर इसका रचना काल ३० १६१७ ठहराते हैं। अर्थ  
१. रामा रसना का अर्थ उसके कार्यानुसार (स्वाद और वाह) मानका

उसे २ का संस्थावाची मान लेते हैं और इस प्रथ का रचनाकाल स० १६२७ निश्चित करते हैं। इस प्रवार इन दोनों प्रथों के रचनाकाल निश्चित कर लेने पर कुछ विद्वानों को एक बुद्धिमत्ता सूझी। इन्होंने इन दोनों प्रथों को एक साथ की रचना बना कर सूरदास जी का जन्म संबत् १५४० ठहराया, किन्तु जब तक वे इस बात का प्रमाण उपलिखित न कर दें कि ये दोनों प्रथ एक साथ कैसे लिखे गये तब तक इस मत की स्वीकार नहीं किया जा सकता।

श्री नलिनीमोहन सान्याल वा मत भी इस विषय में दर्शनीय है। उनवाकथन है—

“चंतन्य महाप्रभु का जन्म १० १५६५ (संबत् १५४२) में हुआ था। कुछ प्रमाण मिले हैं कि महात्मा सूरदास का जन्म चंतन्य महाप्रभु के जन्म के १ वर्ष पहले हुआ था।”

इस प्रकार सान्याल जी द्वारा भी सूरदास का जन्म संबत् १५४०-४१ के निकट ही ठहरता है, किन्तु सान्याल जी ने अपने इस कथन का कोई प्रमाण नहीं दिया।

इस प्रवार उपर्युक्त दो अन्तःसाक्षयों के आधार पर सूरदास की जन्मतिथि निश्चित नहीं हो सकी। अब ब्रह्मसाक्ष के आधार पर कुछ निश्चय करने का प्रयत्न किया जाता है।

पूष्टि-सम्प्रदाय में महात्मा सूरदास बल्लभाचार्य से दस दिन छोटे गाने जाते हैं। श्री पोकुलनाथ जी की 'निजवार्ता' की 'सो श्री आचार्य जी' सों दिन इस छोटे होते' पंक्ति इसका सबसे अधिक प्राचीन प्रमाण है। दस दिन छोटे होने का उल्लेख कुछ अन्य पुराने भक्तों एवं सेवकों ने भी किया है। डा० दीनदयाल गुप्त ने भी नाथद्वारे में यही स्तोत्र की है। श्री आचार्य जी का जन्म स० १५३५ वैशाख हृष्ण १५ रविवार को हुआ था, अतः सूरदास की जन्मतिथि इस गणना के आधार पर स० १५३५ वैशाख शुक्ला ५ ठहरती है। बड़ोदा कलिज के प्रोफेसर थी भट्टजी वा चिचार भी इस विषय में महत्वपूर्ण है। इन्होंने 'आचार्य जी के जीवन-विषयक समस्त प्रथों का आधार लेकर उनका जन्म-संबत् १५३० माना है।

१७ दशां तिर्यक के पावर पर हपड़ी बहना उचित समझो हि फ्रूट्स की जगह गो १२० लग्ना गो १४० या इसी इस बां के समवै वर्षीय फल होता ।

३५४

मूर्दाग के जग्याधान के तात्पर्य में भी कुछ निश्चित रूप से नहीं बहा जा सका। कुछ विद्वान् मधुरा और यागरे के बीच हितने इनकाना नामक शब्द को इतना जग्याधान बनाते हैं, किन्तु इनके लिए उनके नाम गुण्ड प्रयोगों का अभाव है। 'जौरानी वैष्णवद की बात' के गुरुतार जो गतिविह गतिविह इन्यां माना जाता है गुरुदास जी का जन्म सीढ़ी नामक शास्त्रमें हुआ था। 'सीढ़ी' को कई विद्वान् पहले मधुरा में मानते थे, पर अब सभी विद्वान् इसकी हितति दिलती के पास मानते हैं। विद्वानों का बहुमत 'सीढ़ी' के पक्ष में है। 'गूरुनिरांय' के रचयिता श्री परीक्ष और मीतत ने बहुत ही प्रबल शब्दों में इस पदा का समर्पण किया है—

‘हम सूरदास का जन्म-स्थान दिल्ली के निकटवर्ती सीही धाम को मानते हैं लिए विचार हैं।’

四

सूरदात के वंश-परिचय के सम्बन्ध में 'साहित्य-लहरी' का यह दृष्टव्य है—

प्रथम ही प्रथु जगाते भे प्रकृट भवन्नत रुप ।

बहुराव विचारि बहुरा राख नाम भवेष ॥

तामु वंश प्रसंग में भी इन्हे चारों तरिकों ॥

भ्रम पञ्चीराज दीनों तिच्छें खाला देव ।

तनय ताके चार कीर्ति हों प्रथम साप तरेम ॥

दूसरे गन खान तो सब हील खान हास !

खोर चन्द्र मुवाप सदा भयो इन्द्रभव कर ॥

अमृत पंचित से साक्षर 'कृष्ण जन्म' वाचा किया

१४ अप्रैल में ब्रिटिश वृक्षजगती द्वारा विवरणों में सह लिख लिख लिया गया है कि

इस पद की प्रथम पंक्ति में प्रयुक्त 'कृ-धू-जगा' शब्द विचारणीय है। भिन्न-भिन्न प्रतियों में यह भिन्न-भिन्न पाठान्तर से मिलता है। कहीं

‘पृथ जगाते’ और कही ‘पृथ जगत’ रूप में यह सर्व प्राप्त होता है। इसी पाठान्तर के कारण थी मिश्रवन्धु तथा ननिनीमोहन सान्याल सूरदास को चन्द्रबरदाई का गोत्रवाचक कह कर उन्हें पर्यंत गोदी, मर्त्तन् लिते हैं। कुछ विद्वान् ‘जगात’ का भर्य भाट लगा कर इन्हें भाट कह देते हैं, किन्तु प० रामचन्द्र शुक्ल ‘पृथु जगा’ पाठ को ही मानते हैं और इसे गोत्र या जातिसूचक नहीं मानते। कुछ भी हो, इस पद के अनुसार सूरदास जी चन्द्रबरदाई के बशज ठहरते हैं। इसके अनुसार उनके सः वडे भाई थे तथा सूरदास सातवें सत्यसे छोटे थे। सर जार्ज श्रियसंग, एनसाइक्लोपीडिया ब्रिटेनि, मुन्दी देवीप्रसाद भादि विद्वान् भी सूरदास को चन्द्रबरदाई का ही बशज मानते हैं। आगरे का ‘एवुकेशनल गजट’ तथा ‘कल्याण का योगाक’ भी सूर को चन्द्रबरदाई का ही बशज मानता है। प० हरप्रसाद जी शास्त्री नागोर निवासी श्री नानूराम भाट के पास से प्राप्त हुई बशावली को प्रामाणिक मानते हैं। ‘साहित्य-लहरी’ में दो हुई बशावली की परम्परा यद्यपि शास्त्री जी की इस सौज की परम्परा से कुछ भिन्नता रखती है किन्तु इतना दोनों में निश्चित है कि सूरदास जी चन्द्रबरदाई के बंशज थे। ‘भविष्य पुराण’ भी सूर को चन्द्रभट्ट बश का बताता है।

इसके अतिरिक्त एक भत और भी है। गोस्वामी विठ्ठलनाथ के पुत्र गोस्वामी यदुनाथ तथा विठ्ठलनाथ जी के भपते सेवक धीनाय भट्ट और इन्ही के समकालीन प्रणालय कवि ने सूरदास को स्पष्ट रूप से ब्राह्मण बताया है। ये लेखक सूरदास के समकालीन थे, अतः उपर्युक्त विद्वानों की अपेक्षा इनके भत पर अधिक विश्वास किया जा सकता है। सागर विश्वविद्यालय से हिन्दी विभाग के अध्ययन नन्ददुलारे बाजगोयी का कथन इस विषय में दृढ़ब्य है—

“यदि सूरदास को चन्द्रबरदाई का बंशज मानता काये हो चन्द्रबरदाई को या तो ब्राह्मण होता चाहिये या सूरदास को भाट। परन्तु बोर्नों ही बातें प्राप्त साक्षयों के भाष्यार पर तथ्य पूर्ण नहीं तिद् होती।”

अतः निश्चित सा है कि सूरदास जाति से ब्राह्मण थे। वही कही ब्राह्मण शब्द का तिरस्त रूप से प्रयोग देखकर जी उन्हें ब्राह्मण मानने से विरोध

होते हैं, जो हमें वह रामायण का द्वारा भव्य से, अस्त्रा व ब्रह्मीया  
द्वारा ही उत्तीर्ण करनी चाही दिलाया, इसका वह जो शुभ वर्णन उपर्युक्त है।

इसका गुरुदाता के लिए हम ने उन्हें भोजा गायत्री द्वारा  
है उपर्युक्त है और वह वर्णनात्मक के द्वारा 'वर्ष्टिपूर्णम्'  
है यह है। यह 'वर्ष्टिपूर्णम्' वे वर्णनात्मक विवरणी गायत्रा व  
उपर्युक्त गुरु को दर्शक का दर्शक है किंविद्वया गायत्रा को उनमें  
लिया होना चाह नहीं है। इस वय के गायत्रा को वैशाखी वर्षा द्वारा है।  
गुरु भी भवन होने के बाबा वैशाखी ही है। यह गुरु विद्वानों ने गायत्रा  
को दर्शक लिया जाना है कोई गहोप नहीं किया है। गुरु के वैश्वनाथ पर  
विचार करने में यह साध हो जाता है कि ये घटवर के दरबारी किंवि नहीं  
हैं। 'वारा' के अनुगाम गुरुदाता घटवर द्वारा दरबार में जाने के लिए दुनाये  
हैं दर्दे हैं। यदि गुरु रामदाम के युव होते और घटवर के दरबारी किंवि होने  
तो घटवर को इस द्वारा दुनाये वही यहा आवश्यकता थी? इन स्पष्ट हैं  
कि गुरु के पिता वा वाम रामदाम नहीं था।

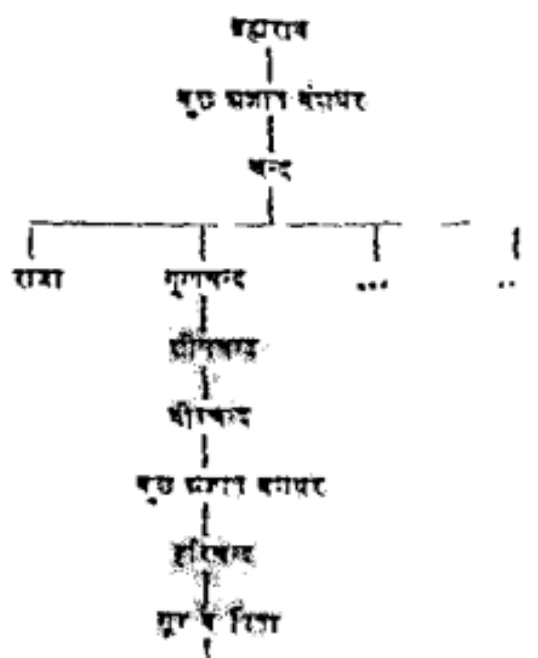
प० नानूराम से थी मृत्युराम दार्या ने प० हृष्णमाद शास्त्री द्वारा प्राप्त  
वंशावली में गुरु के पिता वा नाम 'रामचन्द्र' घोषित किया है और वंशावली  
में उसी का नाम 'रामदाम' अनुभानित किया है। इस अनुभान में सबसे बड़ा  
दोष यह है कि नानूराम वाली वंशावली ही प्रमाणिक है। आतः यह अनुभान  
असूद और निरापार है।

झ० हृष्णसनातं ने अपने प्रथम 'मूर और उनका साहित्य' में इस मत का  
खंडन करते हुए लिखा है—

"तत्कालीन इतिहास-प्रन्थों में सूरदास के पिता रामदास का खलेक होने  
से यह ध्याति और भी दृढ़ हो गई। इसी को प्रमाणित करने के लिए  
शालोचकों ने अनेक तर्क दिए और झ० योताम्बरदत्त बड़खाल ने अपने  
'सूरदास-चीयन-सामग्री' में इसको पूर्ण रूप से पुष्ट करके सिद्ध करने की

किया थी । १३० विष्वंन ने भी पहुँच की ओर द्वारा के गायक रामदास को ही अव्यापी गूरुगां का चिता बान लिया ।"

आलेन्दुगुण के प्रत्यक्ष वाम् हरिहर के गवुगार इनकी विवादी हो प्रवार है—



एवं इसकी भी विविहार थी है । यदि एवं इस विवाह के दर्शकानी विद्वान् लक्षण थी हो तो, तब तब इस विवाह के दर्शकानी लक्षण थे व बुद्ध नहीं बहा था लक्षण ।

मेहरूदेवना

इस इन को बताएँ ।

यहाँ है वि गुरुगां की इन

ये । किन्तु वे अन्ये जन्म से ये अथवा बाद में हुए, इस विषय में विद्वानों के मुख्यतः दो वर्ग हैं । एक वर्ग इन्हें जन्मान्ध मानता है और दूसरा वर्ग यह मानता है कि ये जन्मान्ध नहीं थे, बरन् बाद में अन्ध हुए । इस व के विद्वानों का तर्क है कि सूर के काव्य में हावों-भावों, जीवन तथा शरीर सूक्ष्म व्यापारों एवं प्रकृति के विविध-क्रिया-कलाओं का जो यथातथ्य वर्णन मिलता है वह किसी जन्मान्ध से संभव नहीं है । इस तर्क का संदर्भ सूर के जन्मान्ध मानने वाले विद्वानों ने यह कह कर किया है कि कवि एवं महात्माम् को दिव्य नेत्रों से सब कुछ दिखाई दे जाता है । इसके अतिरिक्त 'रामरसि-कावली' 'भक्त विनोद' आदि ग्रंथों की कुछ पंक्तियों सूर की जन्मान्धता घोषित करती हैं । इनके समकालीन कवि श्रीनाथ भट्ट, प्राणनाथ आदि भी उन्हें जन्मान्ध ही बताते हैं । श्री मीतल जी ने अपने 'सूर निरुप' नामक ग्रंथ में कुछ ऐसे पद लोग कर उद्धृत किये हैं जिनसे इनकी जन्मान्धता का स्पष्ट उल्लेख प्राप्त होता है । यदि इनके ये पद प्रामाणिक सिद्ध हो गये तो यह विवाद सदा के लिये समाप्त हो जायेगा ।

इस विषय में विद्वानों का एक तीसरा वर्ग भी है जो सूरदास को अन्धा नहीं, बल्कि काना मानता है । इस मान्यता का आधार भी सूर के अनेक पद हैं जिनमें से कुछेक ये हैं—

“अब हीं माया हाय विकानी ।

परदस भयो पसू छ्यो रजु यस भग्यो न श्रीपति रानी ॥

X            X            X            X

अपने ही अकात तिमिर में दिलरपो परम ठिकानी ।

सूरदास की एक इच्छा है, ताह में कछु कानी ॥”

X            X            X            X

नैम, धर्म, द्रष्ट, जप, तप, संग्रह, साय संप महि चीनी ।

दरस भसीन, दीन दुर्बल धर्ति, तिनको में दुश्म हीनी ॥”

X            X            X            X

‘हूं’ लोचन सावित नहि तेझ ।

विनु देखे कल परत नहीं छिनु, एने पर कीम्ही पह हैँ ॥”

जब तक पृष्ठ प्रभाण नहीं मिलते, तब तरु निरिचित हप से यह बताना बठिन है कि गूर जन्माये थे, बाद में अन्धे हुए, भरवा एक भीत से रहित थे। समता ऐसा है कि सूरदास जन्माये थे, क्योंकि गूर का अर्थ ही विगतचशु है। यदि यह कहा जाये कि वे बाद में भी अन्धे हो सकते हैं तो इस ग्रन्थान में खबर में बड़ी चुटि यह है कि सूरदास का गूर के अतिरिक्त और कोई पहला नाम नहीं मिलता। विवरणत की कथा तो गूर के जीवनवृत्त से पत्तया सिद्ध हो चुकी है।

**प्रारम्भिक जीवन सत्या शुद्ध दीक्षा**

इहा जाता है कि सूरदास छः वर्षों की पायु में हीं घर स्थान कर चुने गये थे और गाँव से बाहर जाकर एक कुटी में रहने लगे थे। जनश्रुति है कि उन्होंने छः वर्षों की ही अवस्था में अपने पिता की सोई हुई मुहरों का पता बतला दिया था जिससे इस विषय में उनकी स्थानित चारों ओर फैल गई थी। कुछ दिनों के पश्चात् वे मधुरा छले आये और यहीं गजपाट पर रहने लगे। सन् १५१० ई० के सामाजिक यहीं उन्हें श्री दत्तभावायं का हर्यान-नाम हुआ। भावायं ने जब इनसे कुछ पद मुनाफे की इच्छा प्रश्न की तो उन्होंने मे दो पद मुनाफे :—

“प्रभु हीं सब अतिलत को दीक्षी।

और अतिलत सब दिवस धारि के हों तो जनमत ही को ॥”

×      ×      ×      ✘

“सो सम कोन कुटिल सत्त कामी।

लेहि तनु दियो ताहि दितारियो ऐसी बौत हरामी ॥” आदि

\* इन पदों को मुनकर भावायं जी बहुत प्रभावित हुए, किन्तु उन्हें गूर की देन्य भावनाये सचिकर नहीं लगी। उन्होंने प्रादेश दिया—“गूर हूँ” के ऐसो काहे को विधियात है कछु भगवत्—सोता वर्धन करि ।”

उन्होंने इसके पश्चात् गूर को पुष्टिमार्ग में दीक्षित किया और कृष्ण-सीता से श्रवणत कराया।

## दीक्षा के पश्चात्

बहसमाचार्य सूर को अपने साथ गोकुल से गये और वही इस नवनीत श्रिया के दर्शन कराये। यही सूर ने 'सोमित कर नवनीत मिए', जैसे पद गाये। यही पर आचार्य जी ने भागवत की सारी लीला सूर के हृदय में स्थापित कर दी। कुछ दिन यही रहने के पश्चात् आचार्य जी सूर को ब्रह्म से गये और वही शोकर्त्त्व पर्वत पर उत्तीर्ण जी के दर्शन कराये। यही भी सूर ने उन्हें कुछ पद मुनाये। आचार्य जी ने प्रमन्त होकर सूर को इस मन्दिर का बीर्णन-भार सौंप दिया। यही सूर ने शीताय जी का बीर्णन करते हुए सहस्रों पदों की रखना की। पहले इन्होंने प्रतिद्वंद्वी पर्वत पर्वत गई। तत्कालीन महान् मुगल शामल इकबर ने भी इन्हें दिलने की इच्छा प्रणाट की। उहा जाता है कि सूर आवर से किसी और इन्होंने उमे भी नहीं पद मुनाये।

बहसमाचार्य के निघन के पश्चात् शुद्धिभाष्यशाय का आचार्यत्व गोकुली विद्युतनाथ ने स्वरूप किया। वर्ष ११०३ में इन्होंने आने सम्यशाय के गवै-धंट इकियों को छोड़कर 'महादाता' की स्थापना की। इन धारों में गुरुदाता की वा व्याजन सर्वोच्च वा।

वर्ष १११६ के लालग गोकुली विद्युतनाथ की वा ब्रह्मस्त्रांशुरी की वाला वो दो ऐसे भी सूर को भी आने भाष्य से गये हैं। आर्य के वालगामाल वर्ष १११८ पर सूर की गोकुली वृत्तान्वित जी ने भट्ट हुई।

## विघ्न

ब्रह्मस्त्रांशुर के वर्णन है शुद्धाल वा विघ्नवर्ण भी यहि ही विघ्नवर्ण है। वा शुद्धाल शुद्धाल वा वा वर्ण वा ११८० में वालग वर्णवर्ण वा विघ्नवर्ण १११० द्वारा है। भी वालग वी भी इसी वर्ण वा वर्णवर्ण है। ये वालगामाल वर्ण का ब्रह्मस्त्रांशुर वा वालग वा ११८० वा वर्णवर्ण वर्णवर्ण वर्ण है। वा १११० वा वालग वर्णवर्ण वर्ण वा वालग वर्णवर्ण वर्ण है। वा वालग वर्णवर्ण है, वा वालग वर्णवर्ण है, वालगामाल वर्णवर्ण है।

गृह-मंथों पर द्वारिकाप्रसाद मिथ की खोजो से विद्वित होता है कि सं० १६२० में श्री विठ्ठलनाथ जी ने रानी दुर्गाचीरी से विवाह किया था । वया स्वामी विठ्ठलनाथ अपने सम्प्रदाय के महान् प्रभावशाली भक्त सूरदास की मृत्यु के बर्य में ही अपना विवाह रचा सकते थे ? इसी प्रकार अकबर को सूरदास के मिलने की इच्छा तानसेन द्वारा सूरदास का एक पद सुनाने पर हुई थी । तानसेन सं० १६२१ में अकबर के दरबार में आये थे । अत निश्चित है कि सूर और अकबर की भेट सं० १६२१ के पश्चात् ही हुई और सूर सं० १६२१ के पश्चात् तक जीवित थे । 'श्रीमद्भागवत' के 'अणुभाष्य' की भूमिका में रखा है कि अकबर संवत् १६२८ में काशो गया था । हारिराय जी ने 'वार्ता' की टीका में काशी में ही सूर और अकबर की भेट होना लिखा है । अतः सम्भव है कि सूर सं० १६२८ तक भी जीवित थे । श्री गीताल जी ने सूर का सवत् १६६० तक जीवित रहना बताया है । किन्तु इतना तो नहीं, हमें श्री गीताल जी का यह मत माझ्य ही सकता है कि सूरदास जी सं० १६४० तक उपस्थित थे ।

इस प्रकार यह तो निश्चित सा ही है कि सूरदास का निधन सवत् १६२० में नहीं हुआ । उपर्युक्त अनुभानों के आधार पर उन्हें सं० १६४० तक जीवित भाना जा सकता है । इसके पश्चात् वे कब गोलोक वासी हुए, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता । 'चौरासी वैष्णवों की वार्ता' के आधार पर केवल यही कहा जा सकता है कि वे उस पद की समाप्ति के अनन्तर इस नद्वर शारीर को ल्पाय कर जले गये—

“लजन नैन हृष रस माते ।”

प्रश्न ५—सूरदास जन्म से अन्धे थे अपवा बाद में हुए, इस बादविवाह पर प्रकाश ढालिये ।

महात्मा सूरदास जन्म से ही अन्धे थे अपवा बाद में उनके नेत्र ज्योति-हीन हुए, इस दिप्पम से विडानों में बड़ा मतभेद है । कुछ विडान् इन्हें जन्म से ही अन्धा मानते हैं और कुछ इन्हें बाद में अन्धा हुआ बदाते हैं । इतना सभी

धारो है जि ने दर्शन के । 'गुरदास' के दिन के नाम में इसके धारे होने वाला नाम भी उत्तम होता है । यहाँ—

"यहै दिव जाहि से सःङ अह प्राप्त से ।"

X X X X

"गुर जाहि गुरदास जापो ।"

X X X X

"गुरदास जी वहा जिहोरी नमन हूँ जी हाहि ।"

X X X X

"गुर जूर धोवो, मैं हार दरणी गाहै ।"

X X X X

"जर कोई तूर दिवरी करे, तुम्हारे ही रसमनि रखन ।

ज्यो न चंद भो धय के, धय दिनबं जारन करन ॥"

X X X X

"गुरदास धंष धरतापो, तो बाहे दिवरापो ।"

X X X X

"ऐसो धंष धपम धरियेही लोटनि धारत सारे ।"

X X X X

"इत-उत देखत जाम गयो

वा झूठी माया के कारण तुहूँ दृग धंष भयो ।"

जन्मान्ध नहीं थे

उपर्युक्त पदों के भाषार पर यही वहा जा सकता है कि सूरदास जी धन्ये थे, किन्तु यह निष्पत्ति करना बड़ा कठिन है कि वे जन्मान्ध थे अथवा बाद में विसी कारणवश धन्ये बने या हो गये थे । वो विद्वान् इन्हें बाद में धन्या हुआ मानते हैं उनमें से कई विद्वानों ने इनके बाद में धन्या होने के लिये कुछ घटना या घटनाएँ प्रस्तुत की हैं । उपर्युक्त पंक्तियों में से भी एक दो पंक्तियाँ इस बात का संकेत देती हैं कि सूर के जीवन में कोई ऐसी घटना घटी होगी जिससे सूर को वैराण्य की भावना ने अथवा किसी कटु मनुभव ने धन्या बना दिया होगा । श्री भिक्षुबन्धु ने धरने प्रसिद्ध धंष 'नवरल' में विलवमंगल सूरदास के जीवन की वह घटना विस्तृत

वैश्या के प्रति उत्कृष्ट वैराग्य-भावना ही जाने के फलस्वरूप सूरदास को भगवनी भाँखें कोड लेनी पड़ी थी, इन्हीं महात्मा सूरदास के जीवन से सम्बन्धित बताई है। किन्तु हमें इसमें कोई विश्वास नहीं है। इसका कारण यह है कि विल्वमयगल मूरदास बनारस के यात्रा स्थित कृष्णदेवा के निवासी थे। अतः इस विल्वमयगल सूरदास और उसके जीवन में पटी इस घटना का हमारे चरित्र नायक महात्मा सूरदास से कोई सम्बन्ध नहीं है।

जो विद्वान् उनकी जन्मान्तरा पर विश्वास नहीं करते उनमें डा० धीरेन्द्र दर्मा का मत भी दर्जनीय है। उन्होंने 'अष्टद्वाष्ट' नामक प्रथम में सूरदास की वार्ता में छोथी वार्ता के अन्तर्गत 'चौरासी वैष्णवों की वार्ता' के आधार पर कहा है कि सूरदास ने चौपड़ सेलते हुए लोगों को देखकर कहा—

"सो पा चौपड़ में ऐसे लोग हैं जो कोऊ आवते-जावते की सुधि नाहो………जो देखो वह प्राणी कंसो भगवनी जनमारो लोबत है।"

उनका कथन है कि यदि सूरदास जी जन्म से अन्धे होते तो चौपड़ सेलते हुए लोगों दो बे कैसी देख सेते? इस उदाहरण का सङ्गत तो इसी बात से ही जाता है कि शोटों की घटनि और थी बारह भादि को मुनक्कर भनुमाल से चापारणा भन्धा भी कह सकता है कि यही चौपड़ हो रही है।

इसी प्रकार मूर को जन्मान्य मानने वाले विद्वानों के एक वर्ग का कहना है कि उनके काव्य में रगों, हावों-भावों, जीवन तथा शरीर के सूक्ष्म व्यापारों, प्रहृति के विविध क्रियाकलापों के जो सज्जीव वर्णन प्राप्त हैं, स्पष्टतः इस लघ्य के परिचायक हैं कि ऐसी रचना जन्म से अन्धा कवि नहीं कर सकता। किन्तु इन तकों के भाषार पर सूरदास की जन्मान्यता को भस्त्रीकार नहीं किया जा सकता। सूरदास पहुँचे हुए महात्मा थे। भगवान के ऐसे सच्चे भक्त पृथ्वी पर कम ही मिलेंगे। ऐसे भक्तों से भगवान भी बड़ा प्रेम करते हैं, और भगवान् नी शक्ति से कुछ भी वरे नहीं होता। स्वयं सूरदास जी ने भगवने एक पद में लिखा है कि उनकी कृपा से तो भ्रष्टित घटना भी पठित हो सकती है। पंगु गिरि को लाप सकता है तथा अन्धे को सब कूछ दिखाई दे सकता है।

‘श्रीरामी वै’एड्स भी बाती’ के प्राचार्य के दीक्षा सेने के प्रमंग में यह बर्णन इस बात की पूर्णता करता है कि गूर चशुपुरा थे ।

‘तब सूरदास जी घपने इवत तैं प्राप्यकं श्री प्राचार्य जी महाप्रभुन के दर्शन को प्राप्य तब वी प्राचार्य जी प्रभुन से कहो जो सूरदास प्राप्ती देतो । तब सूरदास श्री प्राचार्य जी महाप्रभुन को दर्शन कर्त्त्वे प्राप्त बने ।

चशुविहीन गूर किं प्रकार महाप्रभु के दर्शन कर सकते थे ।

जन्माध्य थे

जीता कि हमने ऊर लिला है कि गूरदाम जी भगवान् के धनत्य भक्त थे । उनके पास दिव्य चशु ये जिनसे उन्हें सबकुछ दिलाई देता था । यदि यह बात नहीं थी तो हमारा प्रश्न है कि उन्होंने बाद में जो ‘नवतीन प्रिया’ के दर्शन किये वे कैसे कर लिए ? इस बात को तो सभी मानते हैं कि सूर घपने अन्तिम समय में धन्ये अवश्य थे । मृत्यु के समय भी जब हमें गोस्तामी विट्ठलनाथ के दर्शन का उल्लेख प्राप्त हो जाता है तो किर जो धन्ये सूर मृत्यु के समय श्री विट्ठलनाथ के दर्शन कर सकते थे तो क्या वे पहले भी धन्ये होकर दर्शन नहीं कर सकते थे ।

वास्तव में बात यह है कि सूरदास भगवान् के सच्चे भक्त थे । धर्षित घटना को भी घटाने वाले भगवान् के सच्चे भक्त के सामने विद्व के निगृह रहस्य भी नहीं छिप सकते । उदाहरण के लिए जन्मान्ध नाभा जी प्रज्ञाप्रभु स्वामी विरजानन्द जी आदि अनेक महात्मामों के बर्णन उपस्थिति किये जा सकते हैं । जिनसे स्पष्ट यह विदित हो जाता है कि जन्मान्ध व्यक्ति भी मानव सकते हैं । जीतामों एवं भावनामो का अनुभव किया हुआ सा बर्णन कर सकता है । वास्तव में कवि एवं महात्मामों के दिव्य नेत्रों तथा हमारे नेत्रों में बड़ा भ्रत्य है । ‘सूर निरण्य’ के लेखक थी मीतल जी का कथन इस विषय में दृष्टव्य है । उन्होंने उपनिषद्, सूरके पद, वल्लभ के दर्शन तथा पीराणिक महापुरुषों के बाब्य आदि का विस्तृत विवेचन करते हुए लिखा है—

‘मानना होगा कि सूरदास महाप्रभ को हृषा से तथ्यानी धौर करने वाले पूर्ण भक्त हो चुके थे । वे स्वयं-प्रकाश हो चुके थे ।

अतएव बाहु चक्रधरों के आवित नहीं थे । उग्होंने जो कुछ भी वर्णन किया है वह अपनी आध्यात्मिक ज्ञान शिवित के आधार पर किया है ।"

इस प्रकार यह तो निश्चित है कि सूर ने अपनी रचनायें अन्धे की अवस्था में ही की थी । इसमें भी कोई सन्देह नहीं है कि यदि वे जन्मान्ध भी होते सो भी वे ऐसी रचनायें कर सकते थे, किन्तु तो भी यह निश्चित रूप से कहना इच्छित है कि वे जन्मान्ध ही थे । उपर्युक्त समस्त विवेचन यह सो प्राप्ताणित करता है कि वे जन्म से भी अन्धे हो सकते हैं बिन्दु कोई निश्चय हम अभी तक नहीं लिकात सके । उनकी जन्मान्धता के प्रमाण में हम कुछ विद्वानों के मत अवश्य उद्धृत कर सकते हैं । सूरदास के समकालीन सेवकों पर कुछ अधिक विश्वास किया जा सकता है । श्रीताप भट्ट का, जो सूरदास के ही समकालीन थे, कथन है—

**"जन्माधो सूरदासोदमूत"**

अर्थात् सूरदास जी जन्म से ही अन्धे थे । इसी प्रकार प्रागणाथ कवि ने भी सूर को जन्माध बहा है—

**"वाहर नैन विहीन सो भीतर नैन विसात ।**

**जिन्हें न जग कहु देखिबो लखि हरि रूप निहात ॥"**

'रामरसिकावली' में इस विषय में लिखा है—

**"जनमहिते हैं नैन विहीना ।"**

'भक्त विनोद' में भी यही वात लिखी है—

**'जनम अन्ध दूर ज्योति विहीना ।'**

'भाव प्रकाश' के सेवक हरिराय जी के मतानुसार जन्मान्ध सूर कहलाता है और जन्म के पश्चात् अन्धा होने वाला अन्धा कहलाता है । सूर को जन्मान्ध ही मानते हैं—

**'सूरदास को जन्म ही सों नैन नाहीं हैं ।'**

'सूर-गिरीष' नामक ग्रंथ के विद्वान् सेवक ने सोन कर सूरदास के कुछ

ऐसे पद उद्धृत किये हैं जिनसे सूर के जन्मान्थ होने का स्पष्ट उल्लेख प्राप्त होता है। उन पदों की मुख्य पंक्तियाँ ये हैं—

“सूर की विरिया निदुर होइ थंठे, जगम धंघ करयो ।”  
 ×           ×       ×       ×

“रह्यो जात एक पतित, जनम को धापरो ‘सूर’ राता को ।”  
 ×           ×       ×       ×

“करमहोन जनम को धंघो भों ते कोन नकारो ।”

उपर्युक्त ममस्त विवरण के आधार पर यही कहा जा सकता है कि अभी तक सूरदास की धंपता का विषय विसी निष्पत्ति को नहीं पहुँच सका है। यह तो सभी मानते हैं कि सूरदास जी धन्ये थे, किम्तु वे धन्ये जन्म से ही थे अपवा बाद में हुए यह निश्चित रूप में नहीं कहा जा सकता। अधिक प्रमाण सूर को जन्मान्थ ही गिर करते रहे रहे हैं। प्रतः हम सामर विद्विद्यालय के अध्ययन आचार्य मन्दिरारे याज्ञोपी के दाढ़ी में यही बहना अधिक उग्रुआ गमभन्ने हैं—

“इनके (सूर की जन्मान्थता के) विरोप में ऐसा कोई स्पष्ट प्रमाण नहीं मिलता। किसने यह कहा जा सके कि वे जन्मान्थ न थे। लेखत उनके काम्य के बिना विरियों और बहुप्रयों के आधार पर उन्हें जन्मान्थ नहीं माना जाता, जो इन्हें अनुमान है और प्रमाणों से अनुष्ट है।”

प्रश्न ४—सूरदास की रक्तनादों पर प्रामाणिकता एवं विषय की दृष्टि से विचार कीजिये।

हिन्दी गात्रिय गाथान्धी शब्दों के इनिहाय में नामी प्रथाग्रन्थी सभा काली वा दिनांकाच है यह हिन्दी में छिपा नहीं है। हिन्दी माला प्राप्त विवाह के लिए इस सभा की मर्दित जगती रही। हिन्दी के मैलडों में भी इन्हम सामने आते हैं उनमें से वैथारीज मैलडों ने इसी सभा के धात्रय में कार्रव दिया था। वैस्त्रो धात्रय सराहनीय शब्दों को करने वाली इस सभा में

शो भोज वी है उम्हें अनुवार मुरागां दारा रिचन १६ रक्तार्द

। इन रक्तनादों के नाम इन प्रदार ने हैं (१) मुरागां

(२) सूर सातावली (३) साहित्य-लहरी (४) गोवर्धन लीला बड़ी (५) श्रीमस्कन्ध टीका (६) नागलीला (७) पद संग्रह (८) प्राण प्यारी (९) व्याहतो (१०) भागवत भाषा (११) सूर पञ्चोत्तमी (१२) स्फुट पद (१३) सूर सागरसार (१४) एकादशी महात्म्य (१५) राम जन्म (१६) नल दण्डपत्ती ।

### सूरसागर

'सूरसागर' महाभा सूरदास की संवर्धेष्ठ रचना है । इसी एक रचना के कारण सूरदास हिन्दी-साहित्य में बहुत केंचा स्थान प्राप्त कर गये हैं । 'चौरासी बैष्णवों की बाती' के अनुसार जिस समय सूरदास जी गठ-घाट पर संन्ध्यासी बेदा में रहते थे, उस समय भी वे पद-रचना करते थे । इनकी पद-रचना और गान विद्वा की उस समय भी स्थानित थी । उस समय तक वे भगवान् बल्लभाचार्य द्वारा पुष्टि-सम्प्रदाय में दीक्षित नहीं हुए थे तथा उन्हें कृष्ण-लीला का परिचय नहीं मिला था । इस समय तक उनकी भक्ति-भावना का मूल भाष्यार दैन्य-भाव था । बाती के इस कथन को पदि प्रामाणिक माना जाय तो कहा जा सकता है कि 'सूरसागर' के आदि के विनय-संवर्धी पद इसी समय रखे गये होंगे । नागरी प्रचारिणी सभा के संस्करण में इन पदों की संख्या २२३ है तथा थी बैकटेश्वर प्रेस से जो संस्करण निकला था, उस में इन पदों की संख्या केवल ११२ है ।

पुष्टि-सम्प्रदाय में दीक्षित होने तथा कृष्ण की लीला से परिचित होने के पश्चात् सूरदास जी ने श्रीमद्भागवत के अनुसार कृष्ण लीला सम्बन्धी वदो की रचना की । आचार्य जी द्वारा 'श्रीनाथ' जी की सेवा का अवसर प्राप्त होने के फलस्फूप सूर ने नित्य प्रति पद-रचना करने की प्रेरणा प्राप्त की । इनका रचना-काल अनुमान से ८० वर्ष से भी अधिक समय तक का माना जाता है । इस लम्बे समय में सूर ने प्रवश्य ही सहस्रों पदों की रचना की होणी । 'बाती' के अनुसार इहोने सहस्रों पद रचि जो 'सागर' कहलाये । 'बाती' के बाद के लेखों के अनुसार तो एक जनश्रुति भी प्रसिद्ध हो गई कि

ऐसे पद उद्भूत किये हैं जिनसे सूर के जन्मान्ध होने का स्पष्ट उल्लेख आय होता है। उन पदों की मुख्य पंक्तियाँ ये हैं—

“सूर की विरिया निदुर होइ बैठे, जन्म अंघ करयो ।”

X            X            X            X

“रही जात एक पतित, जन्म को आंधरो ‘सूर’ सदा को ।”

X            X            X            X

“करमहीन जन्म को धंधो मों ते कौन नकाशो ।”

उपर्युक्त समस्त विवरण के आधार पर यही कहा जा सकता है कि अभी तक सूरदास की अंधना का विषय किसी निश्चय को नहीं पहुँच सका है। यह तो सभी मानते हैं कि सूरदास जी अन्धे थे, किन्तु वे अन्धे जन्म से ही दे अधिक बाद में हुए यह निश्चित रूप में नहीं कहा जा सकता। अधिक प्रभारी सूर को जन्मान्ध ही सिद्ध करते चल रहे हैं। अतः हम सागर विवरविद्यालय के अध्यक्ष आचार्य नन्ददुलारे दामोदरी के शब्दों में यही कहना अधिक उभयुक्त समझते हैं—

“इनके (सूर की जन्मान्धता के) विरोध में ऐसा कोई स्पष्ट प्रमाण नहीं मिलता जिससे यह कहा जा सके कि वे जन्मान्ध न थे। केवल उनके काम के बागिन विषयों और बहुधों के आधार पर उन्हें जन्मान्ध नहीं माना जाता, को विशुद्ध अनुमान है भीत्र प्रमाणों से अनुष्ठ है ।”

प्रश्न ४—सूरदास की रचनाओं पर प्रामाणिकता एवं विषय की दृष्टि से विवार कीजिये ।

हिन्दी साहित्य गढ़वली लोकों दे इनिहाया में नामी प्रचारिणी गमा कामी वा इन्द्रा हाथ है यह हिन्दी में छिपा नहीं है। हिन्दी भाषा अपने विद्यालय के लिए इस गमा की मद्देन जग्गी रहेगी। हिन्दी के लेखकों में जो अनुष्ठ माने जाते हैं उनमें में अधिकारी सेनानी ने इसी गमा के आधय में कार्य किया था। मैंहडों अन्य सराहनीय लोकों द्वारा बासी इस गमा में सूर सम्बन्धी दो लोक ही हैं उन्हें अनुगार सूरदास छाता रखिन् १६ रचनाएँ बनाई जाता हैं। इन रचनाओं के नाम इस प्रार गे हैं (१) मूरगार

(२) सूर खारावली (३) साहित्यन्तहरी (४) गोदखंन सीका बड़ी (५) दशमस्कन्ध टीका (६) नायलीला (७) पद संयह (८) प्राण प्यारी (९) व्याहळो (१०) भागवत भाषा (११) सूर पञ्चीसी (१२) रक्षुष पद (१३) सूर सागरसार (१४) एकादशी महात्म्य (१५) राम जन्म (१६) नल दमयन्ती ।

### सूरसागर

'सूरसागर' महात्मा सूरदास की सर्वथेष्ठ रचना है । इसी एक रचना के कारण सूरदास हिन्दी-साहित्य में बहुत ऊँचा स्थान प्राप्त कर गये हैं । 'चौरासी बैष्णवों की बाती' के अनुसार जिस समय सूरदास जी गड़-पाठ पर संग्यासी वेश में रहते थे, उस समय भी वे पद-रचना करते थे । इनकी पद-रचना और गान विद्या की उस समय भी स्थानित थी । उस समय तक वे महाप्रभु बल्लभाचार्य द्वारा पुष्टि-नाम्प्रदाय में दीक्षित नहीं हुए थे तथा उन्हें कृष्ण-लीला का परिचय नहीं मिला था । इस समय तक उनकी मक्तिभावना का मूल आधार देवय-भाव था । बाती के इस कथन को पदि प्रामाणिक भावा जाय तो वहां जा सकता है कि 'सूरसागर' के आदि के विनय-संबन्धी पद इसी समय रचे गये होते । नागरी प्रचारिणी सभा के संस्करण में इन पदों की संख्या २२३ है तथा थी वंकटेश्वर प्रेस से जो संस्करण निकला था, उस में इन पदों की संख्या केवल ११२ है ।

पुष्टि-नाम्प्रदाय में दीक्षित होने तथा कृष्ण की सीला से परिचित होने के पश्चात् सूरदास जी ने श्रीमद्भागवत के अनुसार कृष्ण लीला सम्बन्धी पदों की रचना की । आचार्य जी द्वारा 'श्रीनाथ' जी की सेवा का अवतर प्राप्त होने के फलस्वरूप सूर ने नित्य प्रति पद-रचना करने की प्रेरणा प्राप्त की । इनका रचना-काल अनुमान से ८० बर्षे से भी अधिक समय तक का माना जाता है । इस सम्बन्ध में सूर ने अवश्य ही सहस्रों पदों की रचना की होगी । 'बाती' के अनुसार इन्होंने सहस्रों पद रचे जो 'सागर' कहलाये । 'बाती' के बाद के लेखों के अनुसार तो एक जनश्रुति भी प्रसिद्ध हो गई कि

सूरतास ने सबा लाख पदों की रचना की, किन्तु यह बात हमें कुछ प्राणिएक सी जंचती है। इसका कारण यह है कि सूर के प्रस्तुत संस्करणों में सबा लाख तो क्या, इस संव्याक्ति के पञ्चीसवें घंश के बराबर भी पद नहीं है। 'सूरसागर' की हस्तलिखित प्रतियों में तो कुछ ही प्रतियाँ ऐसी हैं जिनमें कठिनता से ४ हजार पद होते हैं। स्वर्गीय श्री जगन्नाथदास 'रत्नाकर' ने इनकी हस्तनिखित प्रतियों का संकलन कर नागरी प्रचारिणी सभा के 'तत्त्वाधान' में समुचित संपादन करके प्रकाशित कराने का आयोजन किया था, किन्तु थड्डेप विद्वान् ने अपना परिश्रम पदों के अधिकाधिक संघर्ष में ही सगाया, इनकी प्रामाणिकता अपवा अप्रामाणिकता की ओर इन्होंने ध्यान नहीं दिया। इसका योड़ा सा ही घंश प्रकाशित हुआ था कि दुर्भाग्यवश वे ससार से चल दसे। इसके पश्चात् आचार्य नन्ददुलारे बाबूरेयी ने उनके दोष कार्य को समाप्त किया और १७२४ पृष्ठों की दो जिल्दों में सूरसागर का ५६३६ पदों का बृहस्तर संस्करण प्रकाशित हुआ। विद्वान् सम्पादक ने घन्त में दो परिशिष्ट भी दिये हैं। प्रथम परिशिष्ट के पदों के राम्भन्ध में प्रामाणिकता की दृष्टि से बाबूरेयी जी भी कोई निष्कार्य नहीं निकाल सके। अतः अभी तक इस विषय में दोष की आवश्यकता है। इम्हे लक्षित भी सन्देह नहीं कि बाबूरेयी जी का यह कार्य भवस्य ही स्तुत्य है वयोरि आज जब वेकटेश्वर प्रेस का संस्करण भी अप्राप्य हो गया है तो कम से कम 'सूरसागर' गुद्दर रूप में सूर के विद्यार्थी प्राप्त तो कर सकते हैं। इस संस्करण के घनुगार दशम रक्षन्ध पूर्वार्ध में ४१६० पद है और उत्तरार्ध में २४६ पद हैं। ऐसा हमने अपर बताया है कि इसमें कुल पदों की संख्या ५६३६ है। अब दशम रक्षन्ध के प्रतिरिक्ष ५२७ पद और वह हैं। दशम रक्षन्ध में धीरूप-वीरा विवित है। ५२३ पदों में से २२३ पद विनय-वर्षयों हैं। नवम रक्षन्ध में १६५ पद राम-वर्षा वर्षयों हैं। इन प्रकार २३६ पद दर्शे। इन पदों में दण रक्षन्धों की कथा

होती है।

'सूरसागर' के संदर्भ में दो मिथ्या बास्तुयाँ

एक दो पद है

कि 'मूरसागर' वीर्तन के लिए रखे हुए प्रसंगहीन स्फूट पदों का संपह है, किन्तु 'मूरसागर' को स्फूट पदों का संपह मात्र ही कहना उचित नहीं जात पड़ता । दो० द्वजेवर वर्णा का कथन इस विषय में दृष्टव्य है । उन्होंने इस विषय में कहा है—

"इसमें (मूरसागर में) एक कमबद्ध प्रबंध-कल्पना है और समूची प्रबन्ध कल्पना में धनाविल दंग के सुगठन और सहिति का अभाव होते हुए भी इसके मध्य हप घनेक प्रसंग प्रत्यन्त सुगठित और अप्रतिहत लघु-प्रबन्धों के हप में रखे गिलते हैं ।"

'मूरसागर' के विषय में दूसरी मिथ्या धारणा यह है कि यह रचना 'श्रीमद्भागवत' का अनुवाद है । प्रथम और द्वितीय धारणा दोनों एक दूसरे की परस्पर विरोधी हैं । दूसरी धारणा पहली का स्पस्टहप में निराकरण कर देती है । 'श्रीमद्भागवत' का 'मूरसागर' में केवल इतना ही आधार लिया गया है, जिसना कि हप्तु की ब्रज-लीला की हप-रेखाओं के निराणि के लिए आवश्यक था । 'मूरसागर' में सूर ने घनेक नवीन प्रसंगों की उद्भावना की है । इसमें 'मागवत' के कितने ही प्रसंग, विवरण और सिद्धान्त सूर ने स्पर्श भी नहीं किये हैं । इस विषय में यही कहना अधिक उपयुक्त है कि सूर ने 'मागवत' का आधार अवश्य लिया है, किन्तु 'मूरसागर' 'मागवत' का अनुवाद नहीं कहा जा सकता । इसमें सूर की मौलिक उद्भावनाएँ भी हैं ।

'मूरसागर' को सभी विदान् सूर की प्रामाणिक रचना मानते हैं । इसके रूप, पद-अम और पद सत्या धार्दि के विषय में चाहे विदानों में मतभेद हो, किन्तु इसकी प्रामाणिकता के विषय में कोई मतभेद नहीं है । यह सूर की सर्वथोष रचना है । वरि के कवित्व और भक्ति वी महत्ता का यही एकमात्र आधार बहा जान्मरता है ।

### मूर-सारावती

'मूर-सारावती' की चोई भी हस्तलिलिन प्रति धार तक प्राप्त नहीं हुई । इसकी रचना वा उपलेख न हो 'चोरामी वै एषुवन हो वार्ता' में ही नहीं

दिखाई देता है और न 'भाव प्रकाश' में श्री हरिराम जी ने इसका कोई संकेत दिया है । वैकटेश्वर प्रेस से जो 'मूरसागर' का संस्करण निकला था उसके साथ ही यह रचना संलग्न मिलती है, किन्तु यह किस हस्तलिखित प्रति के आधार पर छापी गई है इसका कोई पता नहीं चलता । इसका पूरा नाम छपा है—'श्री मूरसागर जी रचित मूरसागर सारावली तथा सबा लाल पदों का मूरचीपत्र' । किन्तु परीक्षा करने पर यह ब्रिल्कूल स्पष्ट हो जाता है कि यह न तो 'मूरसागर' का सार ही है और न उसका मूरचीपत्र । इसमें और 'मूरसागर' में अनेक विवरणगत विभिन्नतायें विद्यमान हैं । इसके अतिरिक्त इसकी भाषा, दैनी और विचार भारा में भी 'मूरसागर' से पर्याप्त भिन्नता है । काव्य की दृष्टि से भी इस रचना का कोई मूल्य नहीं दिखाई देता । आरम्भ में तो 'मूरसागर' के प्रारम्भ का एक गेय पद है ही, शेष सारी रचना 'सार' 'सरसी' तो छन्दों में हुई है । इन दोनों छन्दों के हिसाब से इसमें शुल ११०७ छन्द हैं ।

यह संघ सखलता से उपलब्ध नहीं हो पाता इसलिए इसका विदेष भ्रष्टयन नहीं हो सका है । जो कुछ भी इसका भ्रष्टयन हो सका है, उसके आधार पर ही कहा जा सकता है कि यह रचना प्रामाणिक नहीं है । सर्वप्रथम डा० नेनदयालू गुप्ता ने इस रचना की विस्तृत और पूर्ण परीक्षा करके यह निण्ठ नकाला है—

"कथावस्तु, भाषा, भाषा दौसी और रचना के दृष्टिकोण के विचार से 'मूरसागर—सारावसी' मूरसागर की प्रामाणिक रचना नहीं जान पड़ती ।"

साम्प्रदायिक विद्वान् इसके द्वारा पुष्टिमार्गीय दार्शनिक सिद्धान्तों की त्रिविधि पुष्ट होने के बारए इसे प्रामाणिक मानने का विदेष आग्रह करते, इनके प्रतिपादन का योई विदेष आधार नहीं दिखाई देता । यह स्तुलिखित प्रतियों, जनधृतियों घनुलेखों आदि के रूप में इसकी प्राचीनता का वित करने वाली कोई भी साक्षी नहीं दिखाई देती, तो भला इसे गूरकूल वंसे गाना जा सकता है? शिरक की दृष्टि से इसमें हृष्ण की संयोग-सीमा, दग्नत, हृषोत्ता और होनी आदि के ग्रन्थग्रन्थ के कुर्दोन गे भौठने के बाइ के ग्रन्थ के विने रहे हैं ।

## साहित्य-लहरी

'साहित्य-लहरी' सूरदास का तीसरा प्रमुख प्रयं बताया जाता है। इसका विषय 'मूरमागर' से कुछ भिन्न दिखाई देता है। इसके विषय में कोई भी सारात्मय दृष्टिगत नहीं होता। इसमें कृष्ण की बाल-सीला से सम्बन्धित पद भी है और नायिका-भेद के रूप में राधा के मान आदि का बरुंन भी प्राप्त होता है। इसमें संयोगिनी विलासवती स्त्री का भी बरुंन है और वियोगिनी प्रेयितपतिका का भी। स्वकीया, परकीया, मूर्धा, प्रोडा, धीरा, ज्येष्ठा, विद्या आदि सभी प्रकार की नायिकाओं का बरुंन इसमें मिलता है। इसके अतिरिक्त दृष्टिगत, परिकर, निदर्शना, सहोकिन, विनोक्ति, समाचोक्ति, अतिरेक आदि अनेक अलंकारों का भी उल्लेख दिखाई देता है। दो पदों में भट्टाचार्य की कुछ वाया के प्रसंग भी दृष्टिगत होते हैं।

इस रथ के एड दृष्टिकूट बहलते हैं। इन दृष्टिकूटों में यमक, इतेप, रघुरात्मियोक्ति आदि अलंकारों के प्रयोग के बारण अर्थव्योग में कठिनाई भी नहीं है। इस प्रकार के यमक असवार का एक उदाहरण दृष्टिक्षय है—

"हारण समकर नीक-नीक सम सारंग सरस बलाने।  
लारंग बल भय, भय बल सारंग, विषम भाने ॥"

इस प्रकार 'साहित्य-लहरी' में नायिका-भेद वाया अलंकार-निरूप ही मुख्य रूप से है। पुष्ट बातों को दृष्टिकूटों के रूप में भी बरुंन बिया गया है। यह सब बुँद पहने से ही प्रचलित था। अलंकारों की परिणामी हिन्दी में अनुवरदाई से ही जल पढ़ी थी। थी विद्वनाय के 'साहित्य-संरंग' ने इस भेद के गाय नायिका-भेद का भी ग्राहक बर दिया था। विद्वानति थी 'विद्वानी' से दृष्टिकूट प्राप्त हो जाते हैं।

एउ विद्वान् 'साहित्य लहरी' को गूरहन नहीं बानते। इन विद्वानी में हाँ इतेरर इर्मा का नाम बिलोप हर से उम्मेसनीय है। प्रमिद विद्वान् ने सरने एवं एवं की गृहिणी के लिए कई तर्जे दिये हैं जिनमें प्रमूल ये हैं—

१. सूरदास विराज भट्टाचार्य एवं गिर्द बोडि के जानी भरन थे। ऐसे भट्टाचार्य और भट्ट दो जानी गृही दृष्टिकूटवारया में इस प्रकार के बाल्य-भार्तिक्षय

दिखाई देना है और न 'भाव प्रकाश' में भी हरिताय जी ने इसका कोई सौरज़ दिया है । येंकटेश्वर प्रेस में जो 'मूरमागर' का मंस्करण निकला था उनके साथ ही यह रचना मंवन्म मिलती है, किन्तु यह किस हस्तलिखित प्रति के भाषार पर छापी गई है इसका कोई पड़ा नहीं चलता । इसका पूरा नाम छपा है—'श्री मूरमास जी रचित मूरमागर सारावनी तथा सबा लाल वर्दों का मूर्खीपत्र' । किन्तु परीक्षा करने पर यह विश्वास स्पष्ट हो जाता है कि यह न तो 'मूरमागर' का सार ही है और न उसका मूर्खीपत्र । इसमें और 'मूरमागर' में अनेक विवरणगत विभिन्नतायें विद्यमान हैं । इसके अतिरिक्त इसकी भाषा, शैली और विचार धारा में भी 'मूरमागर' से पर्याप्त भिन्नता है । काव्य से दृष्टि से भी इस रचना का कोई मूल्य नहीं दिखाई देता । भारम्ब में दो 'मूरमागर' के प्रारम्भ का एक गेय पद है ही, शेष सारी रचना 'सार' 'सर्व' दो छन्दों में हुई है । इन दोनों छन्दों के हिसाब से इसमें शुल्क ११०७ छन्द है ।

यह ग्रंथ सरलता से उपत्तव्य नहीं हो पाता इसलिए इसका विशेष अध्ययन नहीं हो सका है । जो कुछ भी इसका अध्ययन हो सका है, उसके आधार पर यही कहा जा सकता है कि यह रचना प्रामाणिक नहीं है । सर्वप्रथम श्री दीनदयालु गुप्ता ने इस रचना की विस्तृत और पूर्ण परीक्षा करके यह निर्णय निकाला है—

"कथावस्तु, भाव, भाषा शैली और रचना के दृष्टिकोण के विचार से 'मूरमागर—सारावली' मूरमास को प्रामाणिक रचना नहीं जान पड़ती ।"

साम्राज्यिक विद्वान् इसके द्वारा पुष्टिमार्गीय दार्शनिक सिद्धान्तों की पर्तिलिखित पुष्टि होने के कारण इसे प्रामाणिक मानने का विशेष भाग्रह करते हैं, किन्तु उनके प्रतिपादन का कोई विशेष भाषार नहीं दिखाई देता । यह हस्तलिखित प्रतियों, जनशुतियों अनुलेखों आदि के हृष में इसकी आचीनता का संकेत करने वाली कोई भी साक्षी नहीं दिखाई देती, तो भला इसे मूरदृत करने माना जा सकता है ? विषय की दृष्टि से इसमें कृष्ण की संयोग-सीमा, वर्णन, हिडोना और होली आदि के प्रमंग कृष्ण के कुरुक्षेत्र रो सौटने के याद के सबै के सिखे गये हैं ।

## साहित्य-लहरी

'साहित्य-लहरी' सूरदास का तीसरा प्रमुख ग्रंथ बताया जाता है। इसका चिदम 'मूरसामर' से कुछ भिन्न दिखाई देता है। इसके विषय में कोई भी तारतम्य दृष्टिगत नहीं होता। इसमें कृष्ण की बात-सीला से सम्बन्धित पद भी हैं और नायिका-भेद के रूप में राधा के मान आदि का बरण भी प्राप्त होता है। इसमें संगोगिनी विलासबंती स्त्री का भी बरण है और विदेशिनी प्रोपितपतिका का भी। स्वकीया, परकीया, मुग्धा, प्रोङ्गा, धीरा, ज्येष्ठा, विदेशा आदि सभी प्रकार की नायिकाओं का बरण इसमें मिलता है। इसके अतिरिक्त दृष्टात, परिकर, निर्दर्शना, सहोकित, चिनोकित, सुमासोकित, व्यतिरेक आदि अनेक अलकारों का भी उल्लेख दिखाई देता है। दो पदों में महामारत की कुछ कथा के प्रशंग भी दृष्टिगत होते हैं।

इस ग्रंथ के पद दृष्टकूट बहलाते हैं। इन दृष्टकूटों में यमक, इलेय, रुपकातिशयोक्ति आदि अलकारों के प्रगोग के कारण अर्थवोध में कठिनाई आ गई है। इस प्रकार के यमक अलकार का एक उदाहरण दृष्टव्य है—

"सारंग समकर नौक-नौक सम सारंग सरस बहाने ।

सारंग बत भय, भय बत सारंग, विषमे भाने ॥"

इस प्रकार 'साहित्य-लहरी' में नायिका-भेद तथा अलंकार-निर्देश ही मुख्य रूप से है। गुह्य बातों को दृष्टकूटों के रूप में भी बरण किया गया है। पह सब कुछ पहले से ही प्रचलित था। अलंकारों की परिपाटी हिन्दी में चन्द्रबरदाई से ही चल पड़ी थी। श्री विद्वनाव के 'साहित्य-दर्पण' ने इस भेद के साथ नायिका-भेद का भी प्रारम्भ कर दिया था। विद्वापति की 'पदावली' में दृष्टकूट प्राप्त हो जाते हैं।

कुछ विद्वान् 'साहित्य लहरी' को सूरकृत नहीं मानते। इन विद्वानों में दा० विजेश्वर वर्मा का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। प्रसिद्ध विद्वान् ने अपने मत की पुस्ति के लिए कई तके दिये हैं जिनमें प्रमुख में हैं—

१. सूरदास विरक्त महात्मा एवं सिद्ध कोटि के शानी भक्त थे। ऐसे महात्मा और भक्त को अपनी पूर्ण बृद्धावस्था में इस प्रकार के काव्य-साहित्य

के रचने की क्या आवश्यकता थी ?

२. जब इस ग्रंथ में राधा के नख-शिल्प का बरण नहीं है तो इसी रचना दृष्टिकूट शैली में करने की क्या आवश्यकता थी ?

३. जब सूरदास जी ने 'सूरसागर' जैसे बहुत ग्रंथ में उसका नोई रचना-काल नहीं दिया तो 'साहित्य-लहरी' जैसे छोटे से असफल ग्रंथ में रचना-काल कैसे दे दिया ?

४. इस ग्रंथ का कोई बरण 'चौरासी वैष्णवों की बातों' में नहीं मिलता ।

हमारी दृष्टि में डा० वर्मा का मत पूर्णतया मान्य नहीं बहा जा सकता । इनके तर्कों का उत्तर यह है कि 'सूरसागर' सूरदास की स्वतन्त्र रचना नहीं है । उसे 'थीमद्भागवत्' की कथाओं का अनुवाद कहा जा सकता है । इसके अतिरिक्त इस रचना के अनन्तर ही इसके तत्व रूप से सूर ने 'सूर-सारावती' की सैद्धान्तिक रचना की थी । इसमें कवि ने स्पष्ट रूप से अपनी ६७ वर्ष की आयु का उल्लेख किया है । दृष्टिकूट शैली की आवश्यकता के प्रदर्शन का उत्तर यह है कि इस ग्रंथ के पदों में कृष्ण-सोलायें हैं जिनका गूढ़ रचना आवश्यक था । इनमें प्राप्त नायिकाओं के उल्लेख में भी कृष्ण गूढ़ता का जाना आवश्यक था । इसलिए नखशिल्प बरण के न होते हुए भी दृष्टिकूट शैली की नितान्त आवश्यकता थी । 'बातों' में यदि इस ग्रंथ का नाम नहीं आया तो भी हम इसे अश्रामाणिक नहीं कह सकते । जात होना चाहिये कि 'बातों' कथा-प्रसंग के रूप में है, इसकी रचना ऐतिहासिक शैली में नहीं है । अतः डा० वर्मा के तर्कों के आधार पर हम इसे अश्रामाणिक नहीं ठहरा सकते ।

इसके विपरीत 'साहित्य-लहरी' और 'सूरसागर' में दृष्टिकूट शैली, वर्ण-विषय तथा भाषा यादि की दृष्टि से भी समानता दृष्टिगत होती है । समानता के ये उदाहरण दर्शनीय हैं—

“यह मक्षव घर वेद घरथ करि को बरजे हमें सात ।”

×            ×            ×            ×

"जबसे सुन्दर अदन निहारो ।

ता दिन ते भयुकर मन घटवयो बहुत करी निकरे न निकारा ।"

"पिय विनु नागिनी कारी रात ।

इबहुँक जामिनी होत जुन्हैया डास डलटी हूँ जात ॥" (मूरसागर)

अब इन तीनो उदाहरणों की समानता अम से 'साहित्य-लहरी' के निम्न उदाहरणों में देखी जा सकती है—

"ग्रह नकाश अस चेद इरप करि जात हरप मन थाढ़ो ।"

"जबते हों हरि रूप निहारो ।

जबते कहा कहों री सजनी, सागत जग अधिपारो ।"

"विद विनु बहन बैरिन बाय ।

अदम बान कमान लायी करवि कोप विडाय ॥"

उपर्युक्त पदों का साम्य एवं भाव-साम्य स्पष्ट इस बात को तिळ करता है कि 'साहित्य-लहरी' और 'मूरसागर' का लेखक एक ही है। निश्चित है कि 'मूरसागर' मूरदास जी की रचना है। इसनिए 'साहित्य-लहरी' को भी मूरकृत ही मानना चाहिए।

#### अन्य प्रत्य—

उपर्युक्त तीन रचनाओं के अतिरिक्त कुछ और रचनाएँ भी मूरदास-कृत वही जाती हैं। इन रचनाओं में कुछ सो जैसे 'नल दमयन्ती' रचना सूफी भक्त मूरदास की है। इसी प्रकार 'रामजन्म' और 'एकादशी भावहस्त्य' दो रचनाएँ किसी और मूरदास नामक वर्चि की हैं। 'हरिवंश टीका' सम्बन्धित: किसी दक्षिण के मूरदास द्वारा रचित है। वास्तव में अन्य चन्द्रों की शैली पर विचार करने पर सभी विद्वान् इस बात पर सहमत हैं कि ये सारे चंद्र एक ही व्यक्ति के लिखे हुए नहीं हैं। इनमें कई प्रकार की शैली इस बात का निश्चित प्रमाण है कि इनमें से बड़े रचनाएँ तो निश्चित रूप से मूरकृत नहीं वही जा सकतीं। इन रचनाओं में मूरदास, मूरजदास और मूरश्याम तीन नाम भी भिन्न-भिन्न विद्यों वा परिचय देते हैं। बाब जनादेव मिथ्र ने रूपांत रूप से कहा है कि ये तीनों मूरदास, मूरजदास और मूरश्याम—भिन्न-भिन्न वरि हुए हैं।

इनमे से कुछ रचनावें 'सूरताम' का प्रथम मात्र कही जा सकती है। 'भागवत भाष्य' 'दशम ऋष्यं दीड़ा, नाम से जो इव बनाये जाने हैं वे 'सूर-सागर' के ही पद हैं। 'सूरताम जी के पद' नामक ऋष्य में 'सूरसागर' के ही कुने हुए पद हैं। 'नाम-सीला' कानियदयन चाले प्रसव की बया 'सूरताम' का ही एक पद है। इसी प्रकार 'व्याहृतो' 'भारा प्यारो' 'सूर पञ्चीसी' 'सूर सागर सार' 'पोवर्धन-मीना' सभी 'सूर सागर' के ही पद हैं। 'सूर शत्रु' कानियित 'साहित्य-सहरी' का ही कोई रूप बहा जा सकता है।

बास्तव में बात यह है कि 'सूरताम' जी एक साथ प्रामाणिक रचना 'सूर सागर' ही है जिसके आधार पर वे भाव हिन्दी के कवियों में इन्हने उच्च स्थान पर विराजमान है। इस प्रथम के प्रतिरिक्षित दोष सभी रचनाओं जो कुछ विद्यान् प्रामाणिक नहीं मानते। अनुमान तो यह भी किया जा सकता है कि 'सूरताम' में भी अनेक पद भव्य कवियों द्वारा रचित होंगे। इनमे कुछ पद मदनमोहन और परमानन्ददास के भी बतलाये जा सकते हैं। निम्नतितित पक्षियों से भारतम होने वाला पद सम्भवतः हरिदासी तम्प्रदाय के धी व्यात जी की रचना है जो 'सूर सागर' में सम्मिलित कर दी गई है—

"सरद सुहाई धाई राति, वहरिति कूति रहो बन ज्वाति ।".....धादि  
इसी प्रकार के धोर भी कई उदाहरण प्रस्तुत किये जा सकते हैं जिनके विषय में कहा जा सकता है कि ये सूरकृत नहीं हैं। खास्तव में 'सूरसागर' की अधिक हस्तलिङ्गित प्रतियो के एकत्रित करके उनकी वजा-घरम्परा, उनका परस्पर सम्बन्ध, उनमे उपलब्ध प्राचीनतम धोर उनकी विषिष्य शास्त्राओं की उत्तराधिकारी प्रतियो धादि का वैज्ञानिक प्रणाली पर निरालं प करके सम्बद्ध रूप में संवादन करने की भावशक्ता भाव भी बनी है और तभी इस समस्या का अधिकारी दस्तों में समाधान प्रस्तुत किया जा सकता है कि सूर जी कौन-कौन सी रचनाएँ हैं।

प्रश्न ५—इया 'सूरसागर' भाष्यवत का अनुवाद कहा जा सकता है ?

अमाण सहित अपने मत की पुष्टि कीजिये तथा सूर की भौतिकता पर प्रकाश दालिये ।

'सूरसागर' के विषय में सर्वप्रमुख भान्ति मह चल रही है कि यह भागवत का अनुवाद है । इसे इस प्रकार मानने का कारण इसकी बाह्य रूप रचना है । जो विद्वान् इसे भागवत वा अनुवाद कहते हैं वे अपने मत की पुष्टि इस आधार पर करते हैं कि 'सूरसागर' में भी 'भागवत' की भान्ति १२ स्कन्ध ही हैं । भिन्न-भिन्न स्कन्धों की कथाओं में भी वासी समानता दृष्टिगत होती है । 'बौद्धासी वैष्णवदन दी वार्ता' में भी वहा याया है कि सूरदास ने 'सूरसागर' की कथावस्तु 'श्रीमद्भागवत' से ली है । यही नहीं, कवि ने स्वयं भी कई स्थानों पर भागवत के अनुमार कथा-वर्णन करने की बात कही है । उन्होंने यद्यं यहा है—

"श्रीमूल चारि इतीक दिये, बहुगु को समूझाई ।

बहुगु नारद सों कहे, नारद इयास मुनाई ॥

प्यास कहे द्रुकदेव सों, द्वादस इकत्थ बनाई ।

सूरदास सोई कहे, पद भागा करि गाई ॥

संसे द्रुक को ब्याह पड़ायो ।

सूरदास तंसे कहि गयो ॥"

X      X      X

"पुनि भयो नारागण अवतार ।

सूर कहो अपवन अनुसार ॥"

इस प्रकार एक नो सूरदास ने यद्यं कहा है कि वे 'भागवत' के अनुवाद ही पद रख रहे हैं । दूसरे, स्वयं भी समानता दिखाई देनी है । देवटेश्वर द्वेष द्वाना 'सूरसागर' का महारण, जो विदेष रूप से अचलित् या, भागवत भी भान्ति १२ स्कन्धों में ही विभक्त था । नायगी प्रसारितिं यथा एव महारण भी इसी प्रकार बारह स्कन्धों में विभाजित है, जिन्हुं सूरदास जी के स्वयं कहने पर तथा स्वयं भी इस प्रकार की समानता के होंगे हाँ भी 'सूरसागर'

को भागवत का अनुवाद महीं माना जा सकता ।

### कथा-धर्म

यदि 'गूरसागर' और 'भागवत' का सुलनातमक रूप में अध्ययन किया जाय तो निश्चित रूप से बहा जा सकता है कि 'गूरसागर' 'भागवत' का अनुवाद महीं है । 'गूरसागर' की हस्तालिखित प्रतियों में उसका एक ऐसा रूप भी प्राप्त होता है जिसमें श्रीहृष्ण की सीका ही, जो भागवत के दशम स्कन्ध में वर्णित है, मुन्य रूप से है । विनय आदि प्रसंग गौण रूप से हैं । इसके अतिरिक्त यदि दोप स्कन्धों की ओर दुष्टि ढाली जाय तो स्पष्ट बहा जा सकता है कि दोप एकादश स्कन्धों की कथा इनमें नहीं है । नवलकिंचित्र प्रेस से छपा हुआ 'गूरसागर' का संस्करण यद्यपि अब उपलब्ध नहीं है, किन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं है कि वह इसी प्रकार का था । इस प्रकार 'सूरसागर' के स्कन्धों में पद-संख्या देसने से प्रतीत होता है कि उसमें दशम स्कन्ध के पूर्वार्ध की ही प्रधानता है । कहने का सात्पर्य यह है कि दशम स्कन्ध पूर्वार्ध की कथा तो 'सूरसागर' और 'भागवत' दोनों में विस्तार के साथ वर्णित है, किन्तु 'भागवत' में तो अन्य स्कन्धों में कथायें विस्तारपूर्वक हैं वर्णित जबकि 'सूरसागर' में इन कथाओं को थोड़े से ही पदों में समाप्त कर दिया गया है । इस असमानता को देखकर 'सूरसागर' को 'भागवत' का अनुवाद कहें कहा जा सकता है ? 'सूरसागर' के बारहवें स्कन्ध में पदों के त्रम के अवलोकन से यह बात भी भी स्पष्ट हो जाती है कि दशम स्कन्ध पूर्वार्ध और श्रीहृष्ण की ब्रजलीला-संबंधी दशम उत्तरार्ध के भंशों को छोड़ कर अन्य स्कन्धों की रचना में सूरदास की कोई रुचि नहीं है । ऐसा प्रतीत होता है कि कवि ने इनकी रचना केवल पूर्ति या भरती के लिए ही की है ।

### पद-संख्या

नागरी प्रचारिणी समा के संस्कारण में दशम स्कन्ध पूर्वार्द्ध में ४१६० पद हैं और उत्तरार्ध में केवल २४६ पद हैं । कुल मिलाकर ४३०६ पद हुए । 'सूरसागर' में समूची पद-संख्या ४६३६ है । इस प्रकार दशम स्कन्ध के

भ्रतिरिक्त कुल ६२७ पद और रहे । इनमें २२३ पद तो विनाय के ही हैं । शेष ४०४ पदों में से भी यदि हम नवम स्कन्ध में दिये हुए रामकथा से सम्बन्धित १६८ पद निकाल लें तो केवल २३६ पद ही शेष रहे । इन शेष पदों में ही दस स्कन्धों की कथा कही है । स्पष्ट हथ से कहा जा सकता है कि इतने पदों में तो शेष कथा का सार भी यदि कोई देना चाहे तो नहीं दे सकता । इसके अतिरिक्त 'सूरसागर' दशम स्कन्ध पूर्वाद्दृढ़ में भी भागवत के दशम स्कन्ध पूर्वाद्दृढ़ से बहुत भन्तार है । 'सूरसागर' का यह भांश भागवत के इस भाग से आकार में बहुत बड़ा है ।

'शीमझूरागवत' का मुख्य विषय भगवान् विष्णु के चौबीस भवतारों का वर्णन है । इस प्रथम में भागवतकार ने भगवान की अपरिमित दशने का प्रयास किया है । दशम स्कन्ध का भरेखाकृत अधिक विस्तार इस तथ्य का स्पष्ट परिचायक है कि भागवतकार का कृष्णवतार पर विशेष मोह है । 'भागवत' में विष्णु के भवतारों में राम और हृष्ण को ही प्रमुख भवतार माना है । पन्थ भवतारों की कथा पर इतना बल भागवतकार ने नहीं दिया है, किन्तु इनकी कथा भी विस्तार से वर्णित है । इसके विपरीत 'सूरसागर' में यद्यपि भवतारों के उपस्थित करने का वही त्रम है, तथापि राम और हृष्ण के भवतारों के अतिरिक्त और भवतारों का तो सूर ने नाभमात्र ही उल्लेख किया है । रामवतार की कथा 'सूरसागर' में भागवत की भरेखा अधिक विस्तार से वर्णित है । दशम स्कन्ध के उत्तराद्दृढ़ की कथा भागवत में तो ₹। अध्यायों में है, इन्तु 'सूरसागर' में इसके केवल १३८ पद हैं । इस प्रकार निरिचित है कि 'सूरसागर' भागवत से विस्तार में बहुत नूचा मिल है । यदि यह दावा अनुभाव होता तो इतनी मिलता नहीं हो सकती थी ।

मौलिकता

१०१ ८०८ मे निःसन्देह मौलिकता होती है ।

यह स्पष्ट हो जाता है कि सूर ने वही भागवत में ऐसे अनेक अनोहारी स्थलों

का अभाव है जो 'सूरसागर' में दूषित होने है। 'सूरसागर' का मरमे अधिक गहरायाएँ भाग दगम अवश्य का गुर्वार्द है। इसमे हृष्ण के जान्म से सेकर उनके मयूरा जाने और वहाँ से उद्धव को ब्रह्म भेजने तथा गोपियों का समाचार जानने तक वी नया है, किन्तु जैसा हमने पहले कहा कि 'सूरसागर' का यह प्रथम 'भागवत' के इसी प्रथम मे बहुत बड़ा है। इमरे, सूर के हृष्ण के चित्रण मे भाष्यवन्‌वार के हृष्ण के चित्रण से अन्तर है। भाष्यवन के हृष्ण प्रतिकाली हैं। स्थान-स्थान पर उनकी आलोकिक सीनाएँ ही अधिक प्रर्दित हैं। लोकिक सीनाएँ नितनी 'सूरसागर' मे बर्णित हैं उननी भागवन मे नहीं।

### नवीन प्रसंगों की उम्बावना

'सूरसागर' मे नवीन प्रसंगों की उम्बावना मे सबसे अधिक महत्वा राधा और गोपी सम्बन्धी प्रसंगों की है। भागवत मे तो राधा का नामोल्लेख तक प्राप्त नहीं होता, किन्तु 'सूरसागर' मे 'राधा' सम्बन्धी अनेक प्रसंग हैं। वालिका राधा के बालक हृष्ण के साथ खेलने के प्रसंग तथा अमररथीत की व्याय भी उचितयों 'भागवत' मे देखने को भी न मिलेगी। भागवत मे उद्धव वी कथा अवश्य है, किन्तु उनके गोकुल में पहुँचने पर गोपियों उन्हे विद्वाई दिलाई नहीं देती। वे तो उद्धव के दावयों को चुपचाप सुन भेती हैं। उमके हारा हृष्ण का सन्देश पाकेर उनकी विरह-व्याया शान्त हो जाती है। 'सूरसागर' मे गोपियों के हृष्ण के प्रति जो उलाहने दूषित होने हैं, वे भागवत मे दिलाई नहीं देते। निंगुण और सगुण का भ्रमेला भी, जो 'अमर गीत' का मुह्य उद्देश्य है, 'सूरसागर' की भाँति भागवत मे दिलाई नहीं देता। 'सूरसागर' मे वहाँ राधाहृष्ण लीला को ही प्रधानता वी गई है वहाँ भागवत मे संग-प्रतिसर्व विषयों का बराँन करके भागवत्कार ने भ्रिति को भूदून्य बनाने का प्रयत्न किया है। 'सूरसागर' के कुछ स्वरूपों मे विशेष रूप से पहले और इमरे मे सूरदास ने जो माया, भ्रिति, गुरुमहिमा आदि प्रसंग दिये हैं वे नितन गोलिक हैं। भागवत मे इनका बराँन नहीं है। 'सूरसागर' मे मंगलाचरण अथवा प्रस्ता-यना का भी कोई स्थान नहीं रखा गया है। 'सूरसागर' मे तो वे पद भी हैं जो

सूर ने आनायं महाप्रभु से दीक्षा लेने से पूर्व रहे थे। 'मूरसागर' में अनेक स्थानों पर एक ही कथा की पुनरावृति भी मिलेगी जो 'भागवत' में नहीं है।

निष्कर्ष यह है कि 'मूरसागर' भागवत का अनुवाद नहीं है। वह एक स्वतंत्र रचना है। भागवत का तो उसमें केवल इतना ही आधार लिया गया है जितना हृष्ण की ब्रजलीला की रूप रेखाओं के निमित्ता के लिये आवश्यक था। उसमें अनेक नवीन प्रसंगों की उद्भावना है। उसकी प्रकृति भावना समन्वित काव्य की है, किसी पुराण-रचना की नहीं।। उसमें तो कितने ही भागवत के प्रसंगों, विवरणों तथा चिह्नों को छोड़ दिया है और कितने ही नवीन प्रसंगों की अवतारणा की है। अतः निश्चित है कि भागवत का आधार लेते हुए भी 'मूरसागर' सूर की एक मौलिक कृति है।

प्रश्न ६—'मूरसागर' के पदों को आप किन प्रमुख शीर्षकों में दर्शाइए कर सकते हैं? काव्य की दृष्टि से किस शीर्षक के पद सर्वानुषेध हैं और वर्णों?

महाकवि सूरदास का सर्वाधिक प्रामाणिक एव सर्वानुषेध ग्रन्थ 'मूरसागर' गेयात्रपक्ष पदों से सम्बन्ध है। सूरदास भक्त और कवि होने के साथ-साथ संगीताचार्य भी थे। वे स्वयं एक प्रच्छ्ये गायक थे। सूरदास के उस काल में गिरि सम्बन्ध उन्होंने अपदे पद रचे थे, समूचे देश का बातावरण संगीतमय था। तत्कालीन मुग्धल सम्भाट के दरबार में संगीत के राजा तानसेन और दीनुबाबरा विद्याभान थे। जीवन का प्रत्येक कार्य-भवहार संगीत से शोत्रप्रोत था। जिस अष्टटाष्ठा के नवियों में सूरदास घ्राणग्रन्थ थे। उसमें भी ऐसे-ऐसे गायक विद्महत थे जो तानसेन से टक्कर ले सकते थे। मूरसागर के अधिकार्य पंथ भी रचना सूर ने श्रीनाथ जी के मन्दिर में विविध समय में कीर्तन के निमित्त ही थी थी। कहते का तात्पर्य यह है कि सूरदास ने तत्कालीन बातावरण की स्थिति से प्रभावित होकर काव्य रचना पदों में ही की थी। बास्तव में उस समय पद-रचना का ही अधिक प्रभाव था। विभिन्न प्रकार के राग और रात्ननिधि, नाना लप और माना तथा ताल के साथ गाने में ही उस समय के गायकों की विशेषता समझी जाती थी। अतः सूर ने भी

अपनी रचना गेयात्मक पदों में ही की ।

### वर्गीकरण

मूरसागर कई हजार पदों की रचना है । इसमें नाना प्रकार के पद शास्त्र होते हैं । विभिन्न राग और रागनियाँ उसमें विद्यमान हैं, किन्तु राग-रागनियों के प्रकार के आधार पर 'मूरसागर' के पदों का वर्गीकरण न तो सुगम ही है और न कुछ अधिक उपयुक्त ही । विषय की दृष्टि से ही इसके पदों को वर्गीकृत करना अधिक उपयोगी एवं तकं संगत जान पड़ता है । 'मूरसागर' के समस्त पदों पर विषय की दृष्टि से विचार करने पर इनके पदों को निम्नलिखित सात शीर्षकों में वर्गीकृत किया जा सकता है—

१. विषय सम्बन्धी पद
२. चौबींग भवतारो से सम्बन्धित पद ।
३. रामसीला सम्बन्धी पद ।
४. कृष्ण सीला सम्बन्धी पद ।
५. अमर-नीत प्रसंग तथा द्वारिका सीला सम्बन्धी-पद ।
६. दृष्टिकृत ।
७. विविष ।

### विषय-सम्बन्धी-पद

विषय-सम्बन्धी अधिकांश पद के हैं जिनहीं रचना गूरदास ने थी वालमी-चारं द्वारा दृष्टिभारां में पूर्व दी थी । गूर के विषय-सम्बन्धी पद 'मूरसागर' के प्रथम स्तर्य में स्थित है । सभवतः तत्कालीन आदर्श हीन तथा उद्देश्य हीन चीरन दी निकाला का अनुभव गूर को चीरन के पूर्व ही हो गया था । गूरदास जी इन परिस्थितियों में विरक्त हुए, इनका तो हम निराकर पूर्व नहीं कह सकते किन्तु इनका हम अवश्य कह सकते हैं कि वे सातवा १००-१२ वर्षों की प्रायु में एक समझालन सन्यासी के काम में प्रविष्ट हो गए थे । उसके बारेह से बह बे घोर के गड्ढागर पर भगवान् भवन में तालीम रहा करी थे । वे यादों इस दरवाजा में भी अनुच्छ नहीं थे । वे यह भी यातार की शिक्ष

चाहना के सर्वध्यापी प्रभाव के भाँड़क से पूर्णतया मुक्त नहीं हुए थे । वे दयानिधान तथा पतिततारन हरि से उदार करने की विनय किया करते थे । 'सूरसागर' के इन विनय-सम्बन्धी पदों में भक्ति की सातो भूमिकाओं—दीनता, मानसंता, भृत्यंता, भयदर्शन, आश्वासन, मनोराग, और दिचारण से सम्बन्धित पद मिल जाते हैं । 'सूरदास' के अनेक पदों में सूर के मन का दैन्य-भाव और कातरता देखी जा सकती है । सासारिक विषयों से विमुख होने में सूरदास को जब सफलता नहीं मिलती है तो उनके मन में ऐसे-ऐसे भाव उठते हैं—

"मेरो मन भृतिहीन गुसाईं

सब सुख-निधि पद कमल छाँड़ि, अम करत स्वान की नाईं ।

फिरत दृया भाजन अबलोकत, सूने सदन अजान ।

तिहि सालच कबहुँ ऐसे हूँ तृप्ति न पावत प्रान ॥

कोर कोर बारन कुबुद्धि जड़, किते सहत घपमान ।

जहुँ जहुँ जात तहि तहि प्रासत, अस्म लकुट पद जान ॥

तुम सर्वत, सर्व विधि सूरन, अखिल भुवन निज नाय ।

तिन्हें छाँड़ि, यह सूर महा सठ, भ्रमति भ्रमनि के साय ॥"

सासारिक विषयों से विमुख रहने की असमर्थता की भवस्था में सूर की भगवान् की असीम कृपा के अतिरिक्त और कोई आश्रय नहीं दिखाई देता । सूर के पास अपनी तो कुछ पूँजी है ही नहीं । जो कुछ है भी तो वह पापों का ही देर है । भगवान् पतितपावन हैं । उन्होंने अनेकापियों वा उदार किया है । वे ही सूर का भी उदार कर सकते हैं । अतः बार-बार वे भगवद् कृपा की ही याचना करते हैं—

"कृपा अब कीजिये बलि जाऊँ ।

नाहिन मेरे और कोउ, दति, चरन-कमल बिन ठाऊँ ॥

हीं असीच, अकित अपराधी, सतमुख होत सजाऊँ ।

तुम कृपाल, करुनानिधि केसव, अथम उधारन नाऊँ ॥

काके ढार जाइ होऊँ ठाड़ी, देलत काहि मुहाऊँ ।

मरसरन सरन नाम हुम्हारो, हो कामी कृष्ण निभाऊं ॥  
कलुपो अह मन मतिन बहुत में, मेत सौत न विकारें ।  
सूर पतित पावन पद-प्रम्भुज, सो वर्षों परिहरि जाऊं ॥"

मूरदास के इस प्रकार के विनय के पद कला की दृष्टि से तो कुछ अधिक उत्कृष्ट नहीं कहे जा सकते, विन्तु दास्य भक्ति को व्यवत करने की दृष्टि से इनका महत्व बहुत अधिक है ।

### चौबीस अवतारों से सम्बन्धित पद

महात्मा मूरदास के इस प्रकार के पद 'मूरसाग' में वर्णाओं के स्वर में ही प्राप्त होते हैं । इन पदों में अधिकाश कथाएँ भागवत के अनुकरण पर ही हैं । इनमें सूष्टि की उत्पत्ति, नृसिंहावतार, गजेन्द्रमोक्ष, कूर्मावतार, समुद्र-मंथन, बामनावतार मत्स्यावतार आदि चौबीस अवतारों का वर्णन है । सप्तार्पि व मनु की उत्पत्ति तथा परीक्षण और जनमेजय आदि की कथाओं के अनेक वृतान्त मिलते हैं । यश-सत्र भक्ति-महिमा, नाम-महिमा, दुष्ट-निन्दा तथा भारती भादि के प्रसरण भी इनमें आ जाते हैं, किन्तु अधिकांश वर्णन में भागवत के भाषार पर परम्परा का पालन-ग्राह किया हुआ जान पड़ता है । इनके वर्णनों में सूरदास जी का हृदय लगा हुआ नहीं दिखाई देता । इसलिए कला की दृष्टि से ये पद अत्यन्त साधारण कोटि के हैं ।

### रामलीला सम्बन्धी-पद

'मूरमागर' में वैसे तो चौबीस अवतारों से सम्बन्धित पद हैं, किन्तु १७५ पद रामलीला से सम्बन्ध रखने वाले हैं । चौबीस अवतारों में दो ही अवतारों—राम और कृष्ण सम्बन्धी पदों में सूर ने अपनी अधिक हचि प्रदायित की है । उन्होंने सब अवतारों में इन दो ही अवतारों की कथा को प्रमुखता दी है । कृष्ण की कथा तो उन्होंने सर्वत्र गाई ही है, साथ ही राम की कथा का भी पञ्चांश वर्णन किया है । भागवत में रामावतार सम्बन्धी यह कथा इतने विस्तार से वर्णित नहीं है बिन्ने विस्तार से 'मूरमागर' में है । कृष्ण से सम्बन्धित पदों का तो कहना ही कथा, रामावतार से सम्बन्धित पदों में भी सूर का हृदय रमा है ।

एवं रामावनार सम्बन्धी पद बहुत सरल एवं सुन्दर बन पड़े हैं । कला की दृष्टि में इनके ये पद वास्तव में पर्याप्त सुन्दर एवं सरस हैं ।

### हृष्ण लीला-सम्बन्धी पद

'मूरकागर' के पदों का यह वर्ण इस ग्रन्थ का सर्वाधिक महत्वपूर्ण वर्ण है । मूर का हृदय वितना हृष्ण लीलाभोगों में रमा है, उतना किसी अवतार से सम्बन्धित वर्ण नहीं । मूर के इष्टदेव कृष्ण ही थे ।

इस वर्ण में श्रीहृष्ण के जन्म से लेकर मधुरा जाने के समय तक वे उनके पद मन्त्रहित हैं । उनका मधुरा में जन्म, गोकुल में जाया जाना, पूतना, शबटासुर और तुरंतुर शादि राजसी वा वध करना तथा वास, वक्ष मधुसुर और वालिय-इन शादि प्रमण इस वर्ण के अन्तर्गत वर्णित हैं । इनके अतिरिक्त उनकी राष्ट्रा वे ग्रीनि, मार्गन-चोरी, रात रोना आदि के प्रमण भी अत्यन्त मार्मिक और हृदयमन्त्र हैं । भगवान् श्रीहृष्ण की बालमुत्सम चेष्टाये तथा मनोभाव इन पदों में देखते ही बनते हैं शुक्लार रस के मध्योग पक्ष के वर्णन भी अत्यन्त हृदय-शब्दी हैं । इस वर्ण को पढ़ने से मूर की अद्भुत मूढ़प निरीक्षणा शक्ति का वर्ण अनु जाता है । इस वर्ण में मूर के दालन-चलन सम्बन्धी पद अवश्य ही शमनी जानी नहीं रखते यथा—

"मूर हरि मूर लेत है, कबहु अपर करकावे ।"

X                    X                    X                    X

"मंया बहहि बड़े पी छोटो ।"

"दिन शारि मोहि हृषि दिवत भई यह मजहु है छोटो ?"

X                    X                    X                    X

"मंया है नहीं इयि सायो ।"

"शाप दान सब बंर परे है बरबर मूल लपटायो ॥"

X                    X                    X                    X

"मंया थोहि राज बहुत लिजायो ।"

"ओ हो रहा थोल ओ लोहो, तू असूमति कब जायो ॥"

उत्तर का विचारों में बालक कृष्ण की जाना भावनाये, मनोशुत्रियों, बाल-पूज्यम् बालका तथा तारा ही गूर का पूज्यम् निरीश्वर दर्शनीय है। गूर बाल-मनोविचार के गृहां नहिं थे। उत्तर-गा बाल-बर्तन हिंसा में तो तथा, ममस्त विद्व वे गाहिय में भी ग्राम नहीं होता।

### भ्रमर-गोत्र प्रसंग तथा द्वारिका-सीता-सम्बन्धी पद

इस थर्ग में कृष्ण के मदुरा जने जाने के पश्चात् उनकी शोकुल की बहुत सीताये दर्शित है। प्रारम्भ में कंस-वध, उषगेन का गिहामनाहड़ होता, बमुदेव-देवकी उदार, कृष्ण का कुम्भा के पर जाना भादि वयाये था गई है। जरापि पुद, स्वभिसी-हरण, गिहामाल-वध, शाल्य-वध, दलवक-वध, मुदामा-दरिद्रता-हरणा, मुमडा भर्तुंत विवाह तथा मृग परीक्षा भादि प्रसंग भी इस थर्ग के पदों में प्राप्त हो जाने हैं। इनमें से कुछ प्रसंग कथा-व्य से बरित है, जिन्हु इस थर्ग में भ्रमरगीत-सम्बन्धी प्रसंग घाना विशेष महत्व रखता है। इस प्रसंग के अन्तर्गत गूर ने जो विश्वलभ्य शुगार रस का चिकित्सा किया, वह हिन्दी में अपनी समानता नहीं रखता। कृष्ण उद्धव जी को गोपियों के पास जान का उपदेश देने भेज देते हैं। गोपियों उनके वचनों से प्रभावित नहीं होतीं। इसके विपरीत उनके तर्क पूर्ण उत्तरों तथा वाच्चिदग्धता से उद्धव पराजित हो जाते हैं। काश्य की दृष्टि से इस थर्ग का यह प्रसंग बहुत ही उच्च है। इनमें गोपियों के प्रेम वी मार्मिक व्यजना के साथ-साथ कला का सुन्दर सामजस्य दिखाई देता है। तथा भाषा, तथा अलंकार तथा तथा भाव सभी दृष्टियों से यह प्रसंग बहुत ही सुन्दर, स्वभाविक एव मन घोहक है। गोपियों के तकेंगुणं उत्तर तथा विश्रीत दृश्यों को कोसना निम्नलिखित पंक्तियों में दर्शनीय है—

“ऊपो मन नाही दस बीस !

एक हुतो सो गयो स्थाम संग, को आराव ईस !”

X                    X                    X                    X

“उत्र में मालन-घोर गड़े ।

अब कंसेहु निकसत नाही ऊपो तिरछे हूँ जू घड़े ॥”

"सरिकाई को प्रेम कहो भवि न्त को सुटत ।"

X            X            X            X

"मधुवन तुम कत रहत हरे ।

विरह विद्योग स्थाम सुन्दर के ठाड़े श्यों न जरे ।"

कही तक कहें, 'सूरसागर' का यह प्रसंग भवेक ऐसे ही सुन्दर उदाहरणों में भरा पड़ा है । अभयारीत के मूर्ख उद्देश्य-निर्गुण का छड़त तथा संगृण के मंडन-में भी सूर पूर्णतया सफल हुए हैं ।

गोपियों की अटूट प्रेम तथा भवित तर्कज्ञान के पोषक ऊधो पर भी अपना प्रभाव ढात देती है । सूर की गोपियों की यह विशेषता अतुलनीय है । गोपियों की ही नहीं सूर के इन पदों की हृत विशेषता ने इनके काव्य-सम्बन्धी सीम्दर्य की भी अतुलनीय बमा दिया है ।

### दृष्टिकूट

दृष्टिकूटों की रचना की परम्परा वैद, उपनिषद् भौर भवाभारत आदि शाचीत ग्रंथों के समय से ही चली भा रही है । सूर ने भी सभवतः इसी परम्परा में दृष्टिकूटों की रचना की होगी । इसके प्रतिरिक्ष मूर के द्वारा दृष्टिकूटों की रचना का एक कारण भौर भी माना जाता है । सूरदास भक्त-कवि थे । वे राधा के नखशिख आदि का वर्णन गोपनीय ढंग से करना चाहते थे । भतः उन्होंने ऐसे पदों की रचना की जिससे साधारण समाज उनका अर्थ ही न लगा सके । सभवतः इसी उद्देश्य से प्रेरित होकर सूर ने दृष्टि बो छलने वाले इन दृष्टिकूटों की रचना की होगी । राधा का एसा ही नखशिख वर्णन इस दृष्टि-कूट में दृष्ट्य है —

' अद्भुत एक अनुपम बाग ।

जुगाल कमल पर गज छोड़त है, तापर सिंह करत अनुराग ॥

हरि पर सरबर सर पर गिरिवर गिरि पर भूले कंज पराग ॥

कविर कपोत बते ता कपर, ता कपर अमृत कस साग ॥

फस पर मुहूर-मुहूर पर पल्लव, ता पर सुक विक मृगमद काग ॥

साजन अनुव चन्द्रमा कपर, ता कपर इक भविष्यत नाग ॥'

उपर्युक्त पद एक ऐसा ही दृष्टिकूट है जिसका अर्थ साधारण जनों की पहुँच से बाहर की वस्तु है ।

'सूरसागर' के अतिरिक्त कुछ दृष्टिकूट पद 'साहित्य-नहरी' में भी दृष्टिगत होते हैं, किन्तु इनका महत्व 'सूरसागर' दृष्टिकूटों की भाँति नहीं माना जा सकता । वाच्य-कला की दृष्टि से इन दृष्टिकूट पदों का कोई विशेष महत्व नहीं है ।

### विविध

उपर्युक्त प्रकार के पदों के अतिरिक्त कुछ ऐसे पद भी 'सूरसागर' में पाये जाते हैं जो किसी भाव-विशेष, सिद्धान्त-विशेष अथवा किसी उक्ति विशेष को व्यक्त करने वाले हैं । इन पदों को 'विविध' शीर्षक के अन्तर्गत रखा जा सकता है । पद ईश्वर, सूर्य, और, गुरु-महिमा सम्बन्ध-प्रशस्ता, दुष्ट-निदा, मादा आदि से संबंध रखते हैं । इन पदों में सूरक्षाय वी निश्ची अभिन्नति है । कुछ उदाहरण दृष्टिध्य हैं—

'माया को त्रिगुणतमक जानो ।'

×            ×            ×            ×

'ग्रामत निरंशन विविकार अव्युत्त प्रदिन।' जो ।'

×            ×            ×            ×

'आयुत औ आयुत हो मे पायो ।' यादि ।

वाच्य-कला की दृष्टि से इन पदों का भी कोई विशेष महत्व नहीं है ।

उपर्युक्त समस्त पदों में वायर की दृष्टि में दो ही शर्णग हृष्ण का वाय-वायन तथा अमरणोत्त प्रवर्त के अन्तर्गत विशेष विवरण— दृष्टिकूट वाय-वायन तथा अमरणोत्त प्रवर्त के अन्तर्गत विशेष विवरण— दृष्टिकूट है । वाच्य के दोनों पक्षों द्वारा द्वारा भावकार्य घोर वस्तावधि की दृष्टि है 'गुरु-सागर' के समस्त पदों में ये ही दो व्यवहार हैं एवं गर्ववेष्ट हैं । इसका वायर यह है कि भावरक्षण द्वारा वायादा द्वारा वायवाय इन दो व्यवहार के पदों में प्राप्त हो जाता है उत्तम वाय व्यवहार के पदों में नहीं । यद्यपि विविध के पदों में भी वायवायन के दर्शन हो जाते हैं तथापि जो वायवायन वायवाय

और शूँगार रस के चित्रणों में भी, वात्सल्य रस के बरुन में है वह अस्यत्र नहीं । वात्सल्य और शूँगार रस के चित्रणों में भी वात्सल्य चित्रण ही कुछ अधिक काव्यमय प्रतीत होते हैं । ८० रामचन्द्र शुक्ल के शब्दों में 'वे वात्सल्य वा कोना-कोना भाक आये हैं ।' कृष्ण का बाल-बरुन पढ़ कर लोग सूर को भग्ना मानने में भी सन्देह करने सकते हैं । ऐसा बाल-बरुन हिन्दी में तो वया समस्त विश्व के साहित्य में अप्राप्य है । अत कृष्णलीला-सवधी पदों को ही सर्वथेष्ट मानना उपयुक्त प्रतीत होता है । वैसे शूँगार रस के बरुन में भी वे हिन्दी में धपनी तुलना नहीं रखने ।

**प्रश्न ७**—“सूरसागर” के अध्ययन से तत्कालीन सामाजिक तथा धार्मिक स्थिति पर वया प्रकाश पड़ता है ?

साहित्य समाज का दर्पण है । साहित्य पर अरने समय के समाज की स्थितियों वा प्रभाव पड़े बिना भी रह सकता । विश्व भी किसी भी भाषा का साहित्य देख लीजिये, वह अपने समय के समाज के प्रभाव से अछूता नहीं मिल सकता । वया बहानी, वया नाटक, वया उपन्यास और वया काव्य, साहित्य के सभी अर्थों पर तत्कालीन सामाजिक वातावरण का प्रभाव अवश्य पड़ता है । एक प्रदर्शन काव्य में तो तत्कालीन सामाजिक स्थिति का चित्रण कीवि के जिए अत्यन्त अवश्यक है । यद्यपि ‘सूरसागर’ वो प्रदर्शन काव्य नहीं कहा जा सकता और न सूरदास का कल्प श्रीकृष्ण के समस्त जीवन का चित्रण ही था, हिन्तु फिर भी उन्होंने श्रीकृष्ण के जीवन की लीलाओं वा जो कुछ चित्रण प्रस्तुत किया है उसमें तत्कालीन सामाजिक तथा धार्मिक स्थितियों पर पर्याप्त प्रकाश पड़ जाता है ।

‘सूरसागर’ में ब्रज का जो मुन्द्र चित्रण प्राप्त होता है, उसमें श्रीकृष्ण के चित्रण के साथ-साथ, वहाँ के गाहंस्य जीवन वा भी विस्तारपूर्वक बरुन प्राप्त होता है । उस समय जो आचार विचार इन्हें समाज में प्रचलित थे और उनका जिनका परिचय सूर को था, उतना और बैसा ही चित्रण ‘सूरसागर’ में उपलब्ध हो जाता है । ये आचार-विचार तो पूर्णतः चित्रित हैं,

ही, साम ही मूर ने इनका वर्णन भी बड़े नेमगिक दग से किया है । जन्मोत्सव छठी, नामकरण, अन्न प्राप्ति, वर्षगाठ, कर्ण-देवत, गोवर्धन पूजा आदि अनेक प्रसंगों से ऐसे उदाहरण 'मूरसागर' में उपलब्ध हो जाते हैं जिनमें एवं ने इन में प्रचलित तत्कालीन आचार-विचारों का चित्रण किया है ।

### जन्मोत्सव

सर्वप्रथम हम जन्मोत्सव के प्रसंग की ही बात लेते हैं । मारतवर्ष ऐसा देव है जहाँ पुर्ण-जन्म अनेक पुष्पों का परिणाम माना जाता है । सामान्यतः यहाँ सभी स्त्री-मुख्य पुत्र का मूल देखने को लालायित रहते हैं इष्टण वा जन्म हो गया है । देखिये, यशोदा का कर रही है—

"प्रावहु कन्त देव परतन्न भये पुत्र भयो मूल देखतु थाई ।

बोरि नन्द गये सुत मूल देखतो सोमा मुख बरनि न थाई ॥"

कृष्ण के जन्म होने पर देखिये स्त्रियाँ किस प्रकार बघाई लेकर जा रही हैं—

'कोऊ भूषण पहिरयो, कोऊ पहिरति, कोऊ बंसे ही उठी थाई ।

कंचन थार द्वूष दधि-रोचन गावत चतों थापाई ।'

अवसर बड़ा पवित्र एवं मुक्षदायक था । बन्दनवार बीचे गये, बेदों की घनि से आकाश गूँज उठा तथा पह नदान शोधन हुआ । मूर के समय में ढाड़ी नाम की एक जाति थी । ये नोम ऐसे शुभ अवसरों पर नाचने गए थे और दान के लिये मगढ़ा करते थे । इस प्रकार वा इनका उल्लेख 'मूरसागर' में प्राप्त हो जाता है ।

इसी प्रकार छठी के समय के व्यवहारों का उल्लेख 'मूरसागर' में प्राप्त होता है । छठी के समय मालिन बन्दनवार बीघती है । बालक की पातड़ी लिडाकर आगत भीरा जाता है । नाइन महावर आदि भगवती हैं । मूर्खों के अनेक प्रकार के वस्त्र बाटे जाते हैं । सतियाँ पीले वस्त्र पहनकर थाटी हैं काजल तथा रोटी से छठी-बर्मं किया जाता है । थी इष्टण वा छठी नामक उल्लेख इसी प्रकार मनाया गया ।

इसी प्रकार नामहरण संस्कार का उत्सव होता है । नामहरण के निये आहुण तथा चारण आमनित किये जाते हैं । वे आकर दूर्बा देते हैं हल्दी तथा दही से बालक का टीका किया जाता है । बज में इसी प्रकार बालक का नाम रखा जाता था । श्रीकृष्ण के नामकरण के अद्वार पर बज में प्रचलित यही किया की गई ।

लगभग ६ माह पश्चात् अन्न-प्राशन संस्कार सम्पन्न हुआ । सादर पुरोहित जी को बुलाया गया । शुभ राशि सोधी गई । यशोदा ने सलियो की बुलवाकर इस शुभ अद्वार पर गीत गवाये । यशोदा को गालियाँ दी गई । कृष्ण का उबटन किया गया और उन्हे अनेक अमृतणों से अलड़त किया गया । मुँह जूठाने के हेतु नन्द श्रीकृष्ण को गोद में लेकर बैठे । पुरुष-बर्ण ने नन्द के साथ भान्द दिनोद किया । थोड़ी देर के पश्चात् थाली में स्त्रीर लाई गई । नन्द ने पुत्र के मुख पर स्त्रीर लगाई और सब स्त्रिया उत्सवधित गीत गाने लगीं । इस प्रकार श्रीकृष्ण का अन्न-प्राशन संस्कार सम्पन्न हुआ । बज में सूर के समय में अन्न-प्राशन-संस्कार की यही विधि प्रचलित थी ।

### वर्षगाठ

जब श्रीकृष्ण एक बर्ण के हुए हो वर्ष गाठ मनायी गई । आहुण ही निष्पत्ति थे ही, बज के अधिकाश जन भी आमनित किये गये । जोक पूरा गया । यशोदा ने कृष्ण को उबटन लगाकर स्नान कराया । इसके पश्चात् वर्ष गाठ वा ढोरा बांधा गया । इस उत्सव पर मनोरजन वा कार्य-प्रम कुछ अधिक आवश्यक था । नाच भी हुआ और गाना भी वर्षगाठ की मही विधि सूर के समय में प्रचलित थी ।

### कर्णद्येदन

कर्णद्येदन संस्कार वा वर्णन 'सूरसापर' में इस रूप में उपलब्ध होता है—

'कृष्ण कुंचर को कन लेदन है, हाथ सुहानी भेली पूर रही ।'

विधिविहृत हरि हसति हेरि हेरि, घग्नमति के थुक दुक डरकी ॥"

स्पष्ट है कि मूर के समय में करुण द्वेदन संस्कार को सम्पन्न करने के लिये नाई भाता था । बालक के हाथ में सोन्हारी और भेली दी जाती थी । सींक पर रोचन भर कर बालक के कान पर चिन्ह लगाया जाता था और बालक पर न्यौलावर किया जाता था । ग्वाल बालों को वम्ब्र पहनाये जाते थे ।

### गोवर्धन पूजा

उस समय द्वज में गोवर्धन पूजा भी प्रचलित थी । 'मूरसागर' में वर प्राप्त होता है कि सब ग्वाल-बाल सजकर गोवर्धन की ओर चले । अपने से वे पट्टरस भोजन भी लाये थे । उन्होंने गोवर्धन की पूजा सम्पन्न की । ढाहु को बुला कर यज्ञारम्भ किया गया । ग्वाल-बाल पर्वत पर चढ़े और उस 'दूध डाला और वस्त्राभूपण चढाये । सौंठ कर अपने घर आये ; मगलाचर हुआ और दीपमालिका का उत्सव मनाया ।

### शकुन-विचार

'मूरसागर' में पूजा का वर्णन भी प्राप्त होता है । मूर के समय में गौंशंकर एवं मूर्यं की पूजा का प्रचार जोरों पर था । लोग बत रहते थे यो यमुना-स्नान करते थे । 'मूरसागर' में यथा तत्र इस बात के संबोध मिलते हैं उन दिनों शकुन के मनाने का भी प्रचलन था । मृगमाता को यदि कोई दाहि ओर जाते तो उसके लिये वह शुभ भाता जाता था । कीवे के उड़ने भी लोग शकुन मानते थे । 'मूरसागर' में इस प्रकार के शकुनों के यथाता संकेत प्राप्त हो जाते हैं ।

### विवाह रीतियाँ

यद्यपि मूर ने भी राधा और कृष्ण का गन्धर्व-विवाह ही कराया है । किन्तु अपने समय की प्रचलित विवाह की रीतियों का उन्होंने बताना चिक्का है । मौत घारणा बरना, निमन्त्रण, मध्डप, गान, वैदमन्त्रों का उन्नारण, पाणिघट्ठण तथा भौवरि, गालियाँ गाना, कवण सोलना भादि सभी विवाह से सम्बन्धित रीतियों का 'मूरसागर' में बताया है । कवण सोलने वा बरण निम पंक्तियों में दर्शनीय है—

"नहि दूटं मोहन होरना हो ।  
 घडे हो बहुत अब छोरियो हो ये गहुल के राई ॥  
 की कर जोरि करो विनती, कं छुवो थी राधा जो के पौई ।"

### सामाजिक उत्सव

सामाजिक उत्सवों में वर्षा ऋतु के हिंडोले और वसन्त के होलिकोत्सव का बर्णन 'मूरसागर' में विस्तार से मिलता है। यमुना-मुलिन पर हिंडोला पढ़ जाता है और उसमें गोपिया राधा और कृष्ण को भुजाती हैं तथा स्वर्य भी भूलती हैं। होली खेलने में गोपियाँ लोक, वेद, कुल, पर्व आदि भी मयदां का उल्लङ्घन कर देती हैं। वे मदमाती होकर कृष्ण के साथ श्रीड़ा करती हैं। होली तथा रासलीला में संगीत और नृत्य सम्बन्धी घनेक उल्लेख प्राप्त होते हैं। गोपियाँ महल बना कर नाचती हैं। पुलक से उनके कचुकी-नन्द भर्ग होते हैं। नृत्य करते-करते गले के हार टूट जाते हैं तथा कानों के कुण्डल गिर पड़ते हैं। समस्त गोपिया अपनी सुध-नुब मूल जाती हैं।

बरहन का बरुन निम्न लिखित पक्षितयों में दृष्टव्य है—

"कोकिन फूली बन-बन कूले मधुप गुजारन लागे ।  
 सुनि भयो भोर रोर बन्दिन को मदन भहीयति जागे ।  
 तिन दूने आकुर द्रुम पल्लव जे पहिले दबदागे ।  
 मानहु रतिपति रीभियाचकन बरन करन दए गागे ॥"

X            X            X

"ऋतु बरहन के आगमहि मिलि भूम कहो ।  
 सुख सदन मदन को जोर मिलि भूम कहो ॥  
 कोकिल बचन सोहावनो मिलि भूम कहो ।  
 हित गावत जातक मोर मिलि भूम कहो ॥"

### खेल

उम समय बालकों में कौन-जौन से खेल प्रचलित थे; इसका भी कुछ संकेत 'मूरसागर' में प्राप्त हो जाता है। आख बिचौली, गेंद खेलना, भौंरा-चकड़ोरी

जीगान-बदा, उनों के साम गूँगे का भेज, नाची मार कर भगवता तथा पीछे मे पहुँचना थाएँ घोर प्रकार के लेनों का उन्नेश 'मूरमार' मे है। वयस्सों और भनोरजन के निः बाय नुग के अगिरिका जनहीडा का उन्नेश भी क इसानों पर विचला है।

### भीतन

तत्त्वानीन दिनचरी के प्रणाली मे प्राप्त राष्ट्र के उन्नेझ, दोहर के भोजन तथा गायकान वी 'बदारी' का चलान भी 'मूरमार' मे विचला है। कलेझ़ मामन-रोटी, दूध, दही, घोर मेवा का उन्नेश है। वास्तव मे भीतन की नम्बी सम्बो मूरियाँ गूर ने प्रसन्नत की हैं जिनमे तत्त्वानीन शाने-पीने वी मामशियं वा मनुषान सगाया जा गता है।

### नैतिक अवस्था

कृष्ण सीतापां मे प्रमंगवता कुछ ऐसे उन्नेश भी प्राप्त हो जाते हैं जिनमे उम समय के समाज वी नैतिक अवस्था पर प्रवाप पड़ता है। सूर के समय मे छज के निवासियों वा जीवन एक प्रकार से बरुंगत जीवन था। वे कृषि तथा पशुपालन द्वारा आपना पेट भरते थे। स्त्रियाँ घर वा कार्य करती वी तथा दही बेचने जाती थीं। पुरुष हृषि करने थे और बालक गो चराते थे। वहू-नेटियों पर यत्पि पर्याप्त रोक टोक तथा कठोर नियमण वा तथापि गाँव के किशोर और युवक यमुना पर स्नान करते, पानी भरते तथा दही बेचने जाने समय उनके साथ छेड़-छाड़ करने का अवसर सोज ही लेते थे। वास्तव मे उम समय छज के समाज का जीवन बहुत कुछ उच्छृङ्खलनागृण था। 'मूरमार' मे बरुंगत मिलता है कि कृष्ण अपनी प्रहृति के सखाधों वो लेकर गोपियों का मार्ग रोड़ने के लिए पेढो पर चढ़ जाते हैं। जब गोपियाँ वहाँ से होकर निकलती हैं तो वे सब अचानक कूद पड़ते हैं और गोपियों से मटकी छीन लेते हैं। इन्हा ही तहीं, वे उनके चोली वे बन्द तोड़ देते हैं, मुद्राओं मे भर भंकवार देते हैं और वहाँ पकड़ कर भक्कोर देते हैं। आमचर्य की बात तो यह है कि बज मे इसके विरुद्ध चर्चा होती है, किन्तु तब भी यही व्यवहार चलता रहता है। यह थी उम

समय की नैतिक अवस्था जो उच्छृङ्खलता से भरपूर थी । वेसे वज्राली सख्त स्वभाव बाले, द्वूसरों पर विश्वास करने वाले तथा भीरु स्वभाव के चिह्नित हैं । वस का स्य उन पर सदैव छाया रहता था । सभवतः हृष्ण वी मधुर सीला मे ही अज के इन भ्रहीरो के सकट के निवारण का एकमात्र साधन था ।'

**आदर्श**

'सूरतागर' के बरेंग स्पष्टतः इस तथ्य के परिचारक हैं कि अज के निवासी प्याज, लहसुन, मांस आदि का सेवन नहीं करते थे । किन्तु उस समय का मनुष्य सांभारिक वासनाधोरे मे पूर्ण रूप से लिप्त था । उमके सम्मुख कोई उच्च आदर्श नहीं था । वह हिंसा, मर्द और मोह मे फँसा हुआ था । वह भूठी आदाधोरे के मुख-स्वप्न देखा करता था । आहार-निद्रा मे ही अपना समस्त जीवन अंतर्गत कर रहा था—

"अब हीं भाया हाय बिकानी ।

परदस भयो पदु डयो रजुवस, भजो न धीरति रानो ॥

हिंसा मर्द मधता रत्त भूलयो, यादा ही लपटानो ।

यहो करत आधीन भयो हो, निद्रा अति म अपानो ॥

अपने हो अतान तिमिर में, बिसरयो बरम ठिकानो ।

सूरतास की एक झाँखि है ताहुं बाहु कानो ॥"

उस समय मनुष्य के सामने वेदल 'हरि-भवित' ही एक आदर्श था, जिनु 'हरि-भवित' मे अपने मन दो लगाना कोई मुश्वर कार्य नहीं था । विषय-आसनाधोरे दो घोर मनुष्य बहुत अधिक आदर्शित था । वह विषय-आसनाधोरों मे इनना लिप्त था कि उसे 'कर्तव्य का ज्ञान दिल्लुल नहीं रहा था । अन्म-जन्मान्तर विषय-आसनाधोरों मे ही वह भड़कता रहता था । पेट भरने दे ही उसका संमरत जीवन बीत रहा था । पेट भी वह कुत्से और मुश्वर थी

१. हमारी सम्मति मे इन घटनाधोरों दो सत्तानीन अज-समाज की नैतिकता की वर्तीता मानना उचित नहीं है, क्योंकि ये घटनाएँ माधुरं भक्ति के स्वरूप-निष्पत्ति के लिए आवश्यक थीं ।

आति भरता था । धन में उग्री वज्र गति होनी थी ? यह इन पंचों में  
देखिए—

“गुप्तन तथ्यो, तिप तथ्यो, आन हथ्यो, तन से तव भई न्यारी ।  
स्वयन न गुप्त, चरण गति चाहि मैत बहे जल चारी ॥  
पवित देव कह कह दिहैध्यो, इति म परत दिन राती ॥  
माया छोड न छाँड तुल्या, ये शोड़ दुष चाती ॥”

यह थी गूर के समय की सामाजिक घटनाओं पर ‘मूरसामर’ के  
अध्ययन से प्रवाह दृढ़ता है ।<sup>१</sup>

### पार्मिक स्थिति

पार्मिक धोन में भी ढोग और पार्वण का राग्य था । जपनाम के बल  
आहम्बर भाव था । उस समय नाय-वंशियों की प्रधानता थी । आमन, ध्यान  
और साधना इन योगियों की योग-साधना के भंग थे । मुँदा, भस्म, मृग्वर्म  
और विपाण ये लोग धारण करते थे । गोरख का नाम लेवर में लोग अलस  
जगाया करते थे । इन लोगों का बहुता था कि संसार बहुमय है और मनुष्य  
को इसे इसी रूप में देखना चाहिए । निम्न लिखित पक्षियों से इनकी साधना  
की स्थिति का स्पष्टीकरण हो जायगा—

“इंगता पिगला सुसमया नारी ।  
सून्यो सहज में बसो भुरारी ॥  
बहुभाव करि सब में देलो ।  
अलस निरंजन को ही लेलो ॥  
पदमासन इन मन चित लायो ।  
नैन मूँदि अन्तर्गत व्याघ्रो ॥

१. इस प्रकार के वर्णनों में सामाजिक चित्रण की अपेक्षा भक्त का देव्य  
प्रमुख है । — संपादक

हृष्य कमल में ज्योति प्रकाशी ॥  
सो अच्युत अविगत अविनाशी ।”

इन योगियों के अतिरिक्त उस समय निर्गुण भग्नि के उपासक भी बहुत अधिक मात्रा में थे । सन्धासी और पंडित दिन-रात साधना-पद्धति के लक्षणों में फँसे रहते थे । काशी इन साधुओं एवं पंडितों का केन्द्र था ।

बत यह है कि उस समय के मनुष्यों का जीवन विलासिता एवं भूते भावध्वरी से परिषुर्ण था । मनुष्य-जीवन अस्तित्व भावनाओं से घोत-प्रोत था । उस समय के सोगो के सम्मुख कोई उच्च आदर्श नहीं था । वे अपना सारा जीवन आलिंगन, चुम्बन और परिरम्भन में ही विता देते थे । ये परिवर्त्याँ इस तथ्य के प्रमाण स्वरूप उपरिष्ट बीं जा सकती हैं—

“आलिंगन चुम्बन परिरम्भन ।  
नक्ष छत चारन परस्पर हंसी ॥  
केतिक करना वेति चमेली ।  
मुमन सुर्गय सिखाये ॥”

सांसारिक यातनाओं से मुक्त होने के लिए लोग सन्धासी भी बन रहे थे, किन्तु वैभव एवं कीर्ति का लोभ उनका यहाँ भी पीछा नहीं छोड़ता था । उस समय अपने वैभव को प्रबट करने का लोगों में बढ़ा आव था । उपासना के ती बाह्यागों पर ही अधिक बल दिया जाता था ।

इस प्रकार सूर के समय वीं सामाजिक और धार्मिक अवस्था अत्यन्त शोकनीय थी । जिसका पता ‘सूरसागर’ के अध्ययन से सरलतापूर्वक लग जाता है ।

प्रश्न ८—“भवत कवि होने के कारण सूरदास ने नायिका-भेद का शास्त्री एवं प्रस्तुत नहीं किया, किन्तु उनके शूलात्मक कथन में नायिका भेद का शास्त्राधिक दिकात है ।” इस कथन की उत्ताहरण सहित पुष्टि की जायें ।

महाकवि सूरदास हिन्दी-साहित्य में भक्त-नगदि के नाम से प्रसिद्ध है । वे भक्त पहले ही और कवि बाद में । भक्ति उनका साध्य है और बाल्य उसका

साधन । कुछ भी हो, यह तो निश्चित है कि वे वात्सल्य और शृंगार रस के अनुपमेय कविय हैं । वात्सल्य रस का तो उनके काव्य में सम्पूर्ण प्राप्त होता ही है साथ ही शृंगार रस के भी दोनों पक्षों—संशोण और विद्योग—का भी स्वामाविक, हृदयस्पर्शी एवं पूर्ण चित्रण है ।

### सूर का नायिका-भेद

बाल्मीकी के अनुसार शृंगार रस के आलम्बन विभाग के अन्तर्भूत नायिका-भेद का भी महत्वपूर्ण स्थान है, किन्तु भगवत्तराज गूरुदास ने अपने शृंगार वर्णन में रीतिकालीन कवियों की मात्रा नायिका-भेद का कोई शास्त्रीय रूप प्रस्तुत नहीं किया, लेकिन इसका सातवर्थ यह नहीं है कि उनके शृंगार-वर्णन में नायिका-भेद का समावेश नहीं है । भक्त कवि होने के नाते उन्होंने यद्यपि नायिका-भेद का बोर्ड शास्त्रीय रूप प्रस्तुत नहीं किया, तथापि उनके शृंगारिक वर्णन में नायिका-भेद का स्वामाविक विकास विद्यमान है । गूरुदास जी ने राधाकृष्ण की शृंगारिक सीलामों का ऐमा विशद वर्णन किया है कि इसमें नायिका-भेद का अपने घार स्वामाविक विकास हो गया है । 'गूरुदास' के नायक-नायिका कृम्भु और राधा के पारस्परिक प्रेम के प्रमिक विकास, उनके संशोण और विद्योग की अनेक चेटामों तथा उनके घान, उपानम्भ आदि भी अनेक उल्लिखित में नायिकामों के अनेक भेदोंभेद अपने घार घा गये हैं । रीतिकालीन कवियों की मात्रा महात्मा गूरुदास ने नायिका-भेद का कोई शास्त्रीय रूप प्रस्तुत नहीं किया ।

पुणितनाम्बरदाय में परखीया भक्ति भवानी है । उनमें केवल स्वामीया भक्ति वा ही मर्त्त्व है । यह 'गूरुदास' में परखीया नायिका के वर्णनों का अध्याव है और स्वामीया के अनुरूप अभाव यीक्षन में भेदकर मर्ज्या, प्रोत्ता यादि सभी नायिकाओं का वर्णन शाल्प हो जाता है । इस शम्बरदाय की भाँति के अनुपार राजा महाराजा और अन्दाजनी संखीया नायिका है, किन्तु इनमें अंतिरिक्ष अन्य भोगियों की व्यीहरण में प्रेम करती है । अधिकांश भोगियों संखीया भाव से ही हृष्ण के अनुरूप छारी है, यह के भी संखीया नायिका

ही मानी जाएँगी । कही-कही उनमें परकीया तत्व की भी भ्रमिक्षित हो जाती है । इनके भ्रतिक्षित 'भूरसागर' में भविता, मानवती, प्रोयितपतिता, अभिसारिता, संषिद्धता आदि नायिकाओं के भी बर्णन प्राप्त हो जाते हैं ।

उपर्युक्त विवरण का सातवर्ष यह है कि सूर के काव्य में यथापि नायिका-मेंद का कोई सास्त्रीय हृष प्रस्तुत नहीं हो पाया है, किन्तु उसमें सगभग सभी प्रकार की नायिकाओं के कथन शुश्गर वर्णन के अन्तर्गत आ गये हैं । उदाहरणों द्वारा इस बात की पुष्टि करना परमावश्यक है, अतः यद्य हम उदाहरणों द्वारा ही अपने कथन की पुष्टि करेंगे ।

### अज्ञात योवना

यज्ञ-बालामो को अपने विकसित भंगों का कुछ भी ध्यान नहीं है । वे अज्ञात योवना हैं । यथापि वे युवावस्था में पदार्पण कर चुकी हैं, तथापि उन्हें अपना योवन ज्ञात ही नहीं है । दानलीला प्रसग में स्त्रीहृषण अनेक उदाहरणों द्वारा उन्हें उनके विवरित भगों का ध्यान दिलाते हैं । इस प्रकार सूर के इस शृंगारिक वयन में अज्ञात योवना नायिका का चित्रण हो गया है । निम्नोद्दत पद इसके लिये उदाहरणार्थ प्रस्तुत किया जा सकता है—

"मह सुनि छक्षत भई" ब्रज वासा ।  
 तकनी सद भाष्युत में शूर्भूति कहा कहत वन्द लासा ।  
 वहो तुरंग, कहो पञ्च केहरि, वहो हृष सरोवर सुनिये ।  
 कचन बलस गडाये कब हृष, देखे थो मह गुनिये ।  
 कोइस कोर, क्षेत्र बनन में, मृग अंजन, सुक संग ।  
 तिन थो बान सेत है हमसो, देखहु इनके रंग ।  
 अंजन, और सुरंग अतावत, कहो हृषारे वास ।  
 'सूरसार' थो ऐसे बानी देति सेठु चहुं पास ॥"

### अधोरा नायिका

अधीरा नायिका का वचन इस पद में दृष्टम् है—

“मोहि शुची दिनि दूर रही नू ।  
 जाको हृदय सगाइ सई है, ताको बाहु गही नू ।  
 तुम सर्वत्र और सब मूरख सो रानी थी दानो ।  
 मैं देखत हिररं वह बंटी, हम तुमको भई हासी ।  
 बाहु गहत कछु सरम न आवत, सुख पावत मन भाही ।  
 तुम्हु 'सूर' मो सन को इक टक चितवति डरपति नाही ॥”

### मानद-सम्मोहिता नायिका

नायिका का एक प्रकार 'मानन्द सम्मोहिता' नायिका भी होता है। इस वयन भी मूरदाम के काव्य में कई स्थलों पर प्राप्त हैं। अपनी भुजा स्याम की भुजा पर तथा इयामा की भुजा अपनी छाती पर रखे हुए श्रीदामन् इस प्रकार की नायिका का चित्रण इस पद में देखिये—

“नवल किसोर नवल नागरिया ।  
 अपनी भुजा इयाम भुज ऊपर, इयाम भुजा अपने ऊर धरिया ।  
 कीड़ा करत तमाल तहन पर, स्यामा-स्याम उमंग रस भरिया ।  
 यों लपटाइ रहे ऊर-ऊर ज्यों, मरकति मनि कंचन मे जरिया ।  
 उपमा काहि देझे को साइक, मनमय कोटि बारने करिया ।  
 'सूरदास' बलि-बलि गोरी पर, नन्द कुंवर बृषभानु कुंवरिया ॥”

### मानवती नायिका

नायिका भेदों में 'मानवती' नायिका का प्रमुख स्थान है। नायक के दोपर्यं का अनुमान लगा कर नायिका नायक पर कृपित होती है और मान करती है। नायक उसे कृपित देखकर मनाने का प्रयास करता है। शृंगार के प्रकरण में इस प्रकार के चित्रण का बहुत महत्व है। 'मानवती' का एक ऐसा ही उदाहरण 'सरसागर' में से महाँ उद्घृत किया जाता है—

“कहा भई थन बावरो, कहि तुमहि सुनाऊ ।  
 तुमते को है भावती, सो हृदय बसाऊ ।

तुमहि अवन, तुम न पन हो, तुम प्रान अधारा ।  
 वृषा ओष तिय वर्षों करो, कहि बारम्बारा ।  
 भुज गहि ताहि बतावहु, जो हृदय बतावति ।  
 सूरज प्रभु कहे नागरी तुमतों को भावति ॥”

राधा कृपित होकर मान किये बैठी है । हृषण जी उसे मना रहे हैं ।  
 वे कहते हैं कि हे राधा ! तुम मेरे दान हो, तुम ही मेरे गैन हो, तुम ही  
 मेरे प्राणों का आधार हो । तुम व्यर्थ ही ओष वर्षों करती हो ? जिसे तुम  
 मेरे हृदय में बताती हो, उसकी तनिक बाँह पकड़ कर बताओ तो सही ।

### दूती

इसी नायिका-मान में ‘दूती’ का भी प्रमुख स्थान माना जाता है । ‘दूती’  
 का मुख्य कार्य यह बताया जाता है कि वह रष्ट्र नायिका को नायक के  
 अनुकूल करने का प्रयास करती है । दूती का वार्य इस पद में दर्शनीय है—

“यह छतु खसिवे की नाही । ~  
 छालत ऐश शोहिती के हित, प्रीतम् हृषि सिलाही ॥ ✓  
 जे तमाल प्रीषम छतु दाही, ते तद्वर लपटाही ।  
 जे जल बिनु सरिता ते पूरन मिल, समुद्राहि जाही ॥  
 ~जोदन धन है दिवस चारि को, जर्यो बदरी की छाही । ✓  
 मै इम्पति रस शीति कही है, रामुचि चतुर मनमाही ॥”

दूती मानवती नायिका को नायक के अनुकूल बनाने के लिए उपदेश देती  
 हूर्द बहती है कि हे राधा ! यह छतु (वर्षा छतु) प्रिय से हठने के हेतु नहीं  
 है । तनिक देखो तो सही, इस अवकाल में नदियाँ तो समुद्र से मिलने जा  
 रही हैं, लतायें द्रुमों से मिल रही हैं, किर तू ही मान किये क्यों बैठी है ?  
 यह यौवन बादल की परछाई के समान थोड़े में समय तक ही ठहरने चाला है,  
 अतः तुम तुरन्त मान त्याग कर थीहृषण से प्रसन्न हो जाओ ।

## उत्कर्षिता नायिका

मगने प्रिय से मिलने के लिए उत्तमुक्त 'उत्कर्षिता' नायिका बहलाती है। गूर ने इस पद में उमी प्रकार की नायिका का बहुन है—

"चन्द्राधत्ती स्याम भग जोवति ।

कबहुं सेज कर भाटि, कबहुं भलव रज भेवती ॥

कबहुं नेन अलशात जानि कं जल से मैं पुनि घोवति ॥

कबहुं भवन, कबहुं आँगन है, ऐसे रनि दिगोवति ॥

कबहुं क विरह जरति अति व्याकुल मन में अति ।

'सूर स्याम' वहु रमनि-रमन पिय, यह गहि तब गुन तोवति ।"

नायिका कृष्ण की प्रतीक्षा कर रही है। उसे नीद आ रही है जो भी उसकी प्रतीक्षा में वह जगी रहना चाहती है। कभी नीद-सी आई जान कर वह जल से अपने नेत्र धोने लगती है, जो कभी प्रतीक्षा की व्याकुलता में बाहर आती है और कभी भीतर जाती है। कभी विस्तर भाड़ने में ही प्रतीक्षा की घड़ियों को काटने का प्रयास करती है।

इसी प्रकार 'प्रेमासला' नायिका का चित्रण निम्न पंक्तियों में दृष्टव्य है।

"कबहुं भगन हरि के नेह ।

स्याम सग तिसि सुरति को सुह भूलि अपनी देह ॥"

## अभिसारिका नायिका

सोलह शृङ्खारों से अपने को अलकृत करके प्रिय से मिलने के लिए जाती हुई 'अभिसारिका' का चित्रण इस पद में देखते ही बनता है—

प्यारी अंग शुंगार कियो ।

वेनि रची सुभग कर अपने टीका भाल दियो ॥

मोतिधन मांग संवारि प्रथम हो केसरि भग सवारि ।

लोचन आंगि सदन तरबत छवि, को कवि कहे निषारि ॥

नासा नय अति ही छवि राजत, बीरा भथरन रग ॥

नय सत साजि चली चोती अनि, 'सूर' मिलन हरि संग ॥"

## प्रोपितपतिका

विश्वलंभ शृंगार के अन्तर्गत अनेक पदों में सूर ने विरहिणी 'प्रोपित पतिका' नायिका का भी चित्रण किया है। थीकृष्ण के मधुरा चले जाने पर गोपिणी निस दिवहारण में जली हैं और उन्होंने जो करुण विलाप किया है वह देखते ही बनता है। एक उदाहरण देखिये—

"हरि ! परदेश बहुत दिन लाये ।  
कारी घटा देखि बादर को, नैन भोर भरि लाये ॥  
बीर बटाऊ, पंथी हो मुम, कोन देश ते लाये ?  
इही पाती हमरी लं दीजो, जहाँ सांचरे लाये ॥  
दाढ़ुर, भोर, पपीहा बोलत, सोबत मदन लगाये ।  
'सूरदास' गोकुल के बिल्लूरे, ग्रामन भये पराये ॥"

## खंडिता नायिका.

'सूरसागर' के पदों में 'खंडिता' नायिका से सम्बन्धित कथन भी पर्याप्त मात्रा में उपलब्ध होते हैं। निम्नलिखित पद में इसका उदाहरण दर्शनीय है—

"प्यारी चिंत रही मुझ पिय को ॥  
कन्जन अघर कपोलनि बन्दन लाग्यो काहू क्रिय को ॥  
मुरत उठी इंग कर सोग्हो देखो बदन सघारो ।  
अपनो मुख उठि प्रात देखि के तब तुम कहीं तिघारो ॥  
काजर बिन्दन अघर क्षोलनि सकुचे देखि कन्हाई ।  
'सूरस्याम' नागरि मुख जोवति बचन कह्यो नहीं जाई ॥"

श्रात काल का समय है। नायिका दर्शण लेकर नायक को अन्य सहर्ग के चिन्ह दिखा रही है।

## वासकसञ्जा नायिका

इस नायिका भेदों में 'वासक सञ्जा' नायिका भी कम महत्वपूर्ण नहीं है। इसमें सम्बन्धित कथन निम्न पद में देखिये--

“राधा को मैं तब ही जानी ।  
 अपने कर जे माय सवारे रवि-रवि बैनी पानी ॥  
 मुर मर पान मुकुर से देखति निमों कहत अदानी ।  
 सोचन आजि सुधारनि काजर छांह निरलि मुस्कानी ॥  
 थार थार उरजनि अबलोकति उनते कोन सयानी ।  
 ‘मूरदास’ जैसी है तेजी मैं थाको पहचानी ॥”

### बचनविदग्धा सया क्रियाविदग्धा

काव्यशास्त्र के शाचार्यों ने नायिश-भेद के विवेचन में परकीया-नायिका के अन्तर्गत ‘बचनविदग्धा’ तथा ‘क्रियाविदग्धा’ का भी व्याख्यन किया है। ‘मूरसागर’ के पदों में अनेक स्थानों पर यह बचन तथा क्रिया की विद्यापता देखने को मिल जाती है। बचन-विदग्धता का एक मुन्द्र चिक्षण निम्न पद में दर्शनीय है—

“तब राधा इक भाव बतावति ।  
 मुख भुस्काई सङ्कुचि पुनि लीनी, सहज चलो भरके निस्वारति ॥  
 एक सखी आवत जल लीन्हे, तासों कहत सुनावति ।  
 टेर कहो घर मेरे जंहों, मैं जमना ते आवति ॥  
 तब सुख पाइ चले हरि घर को हरि ध्यारीहि मनावत ।  
 ‘सूरज’ प्रभु वितपन कोक-गुन-ताते हरि-हरि ध्यावत ॥”

इस पद में राधा की बचन-विदग्धता देखते ही देती है। वह सखी को सुना कर कृष्ण को बचन-संकेत दे देती है कि तुम घर चलो, मैं अभी यमुना से आती हूँ। यह तो माना जा सकता है इस पद में परकीयत्व का भाव नहीं है, किन्तु वह विदग्धता अवश्य है जिसके विषय में काव्य शास्त्र के शाचार्यों ने कहा है।

इसी प्रकार क्रिया-विदग्धता निम्न पद में देखिये—

“‘स्याम अचानक आय गयो रो ।  
 मैं बैठो गुहजन विच सजनी, देखत हो मेरे नेत नये रा ।

तब इक युद्धि करी में ऐसी बेदी सो भर परस किये रहे ।

आप हूंसे उत पाए मरकि हुरि, अन्तरजामी जान लिये रहे ॥”

नायिका गुरुजनों के साथ बैठी है। कृष्ण भी वही आ गये। अब मिलने का सकेत गुरुजनों के सामने कैसे दिया जाय? एक बात मस्तिष्क में आई। घट से हाथ से भाँधे की बिन्दी छूकर चन्द्रोदय के समय मिलने का निर्देश कर दिया।

इस प्रकार स्पष्ट है कि सूरदास के काव्य में नायिका-भेद का चिह्नण स्वाभाविक रूप में शूँगार के कथनों में मिल जाता है। पद्यपि उन्होंने नायिका-भेद का शास्त्रीय रूप प्रस्तुत नहीं किया क्योंकि वे भवत कवि भी और एक भक्त तथा रस-सिद्धीश्वर कवि के लिए शास्त्रीय निहंपण उचित भी नहीं था, तथापि ‘सूरसागर’ में जो नायिका-भेद मिलता है, वह काव्यशास्त्रानुभोदित ही रिहा होता है।

प्रश्न है—“हिन्दी साहित्य” में शूँगार रस-राजत्व यदि किसी ने पूर्ण रूप से दिखाया है तो सूर ने ।” इस कथन की सार्थकता प्रमाणित की जिये ।

महाकवि सूरदास का हिन्दी-साहित्य में जो इतना ऊँचा स्थान है उसका एक मात्र कारण यह है कि वे बासल्य और शूँगार के अन्यतर विदि हैं। इन दोनों क्षेत्रों में जितनी प्रतदृष्टि का विस्तार सूर का है उतना और किसी कवि का नहीं। बासल्य में बात यह है कि सूर वो गीति-काव्य की परम्परा जयदेव और विद्यापति से मिली थी, वह शूँगार वी ही थी। यही कारण है कि इनके संगीत में शूँगार रस की ही प्रधानता रही। इसका एक दूसरा कारण और भी है और वह है उनकी उपासना का स्वरूप। सूरदास जी बल्ल-आचार्य जी के शिष्य थे। श्री बल्लभाचार्य जी ने भविनमार्य में भगवान् का प्रेमपद स्वरूप प्रतिष्ठित करके उसके आक्रमण द्वारा साधुज्य-मुक्ति का मार्य-

दिशाया था । इगी प्रेम-सत्त्व की गुटि में ही सूर की बाणी मुख्यतः प्रयु  
दिग्गार्द पड़ती है ।

### संयोग-यर्थन

यही हमें सूर के शृंगार वर्णन की विदेषतामों पर ही दृष्टिपात कर  
है । शृंगार रस के दो दश होते हैं—संयोग और वियोग । सर्वप्रथम उन  
संयोग पर ही विचार किये लेने हैं ।

मृदावन के मुश्मव जीवन के हास-परिहास के बीच गोपियों के प्रेम-  
उदय होता है । गोपियों कृष्ण के दिन-दिन खिलने हुए सौन्दर्य और मनमोह  
चेष्टामों को देसकर मुग्ध होती चली जाती है । उधर कृष्ण कौमार्य भवत  
की स्वाभाविक चपलता-वश गोपियों से छेड़छाड़ करना आरम्भ कर देते हैं  
इसी हास-परिहास एवं छेड़छाड़ के साथ सूर ने प्रेम-व्यापार का स्वाभाविक  
आरम्भ दिखाया है । इस प्रेम का आरम्भ किसी की स्पष्ट-वर्चा सुन कर अथवा  
अक्षमात् रिसी की एक भलक पाकर नहीं हुआ है । यहाँ तो नित्य अपने बी  
चलते-फिरते, हंसते, बन भे गाय चराते देसते-दैत्यते गोपियों कृष्ण में भनुरुक्त  
हो जाती हैं और कृष्ण गोपियों में ।

आचार्य वंशरामचन्द्र शुक्ल ने ठीक ही लिखा है कि सूर के प्रेम के  
उत्पत्ति में स्पष्ट-लिप्ता और साहचर्य दोनों का योग है । बाल-बीड़ा के दशा  
सखी ही आगे चल कर योवन-बीड़ा के सखा-सखी हो जाते हैं । स्वभावठ  
यह ठीक भी है कि चब कृष्ण और गोपियों एक साथ रहे, सेते, हृसे ते  
उनमें प्रेम हो गया । इस साहचर्य के अतिरिक्त कृष्ण और राधा वा हरा भी  
आकर्षण द्वारा बतायी है—

“हेतत हरि निक्षे दज सोरी ।

गये स्याम रवित्तनया के तट, अग सक्त चदन की सोरी ॥

योवक ही देखी तहं राया, नेत विसाल, भाल दिये थोरी । ५

मूर इयाम देखते ही रोई, नेत नेत मिलि परी छोरि ॥"

X X X

"बुमल इयाम, "कोन तु, थोरी ।

कहा रहति, काको तु, बेटी १ देखी नाहि बद्दु चल थोरी" ॥

+ X X

"काहे वो हम इत्त सन आवति ? देखति रहति आपकी थोरी ।

सुनति रहति अबनन नाद होटा बैत रहत राजन इयि थोरी ॥

X X X

"तुम्हारो कहा थोरि हम भंडे ? देखन चत्तो संग मिलि थोरी ।

सूरदास प्रभु रत्नक-विशेषनि बातन भुइ राजिका थोरी ।"

देख ही देख में प्रेम जैसी महान् दस्तु दोनों ओर रामान रूप से उत्पन्न हो गई । बुद्धावन में इच्छा ओर गोदियों का सारा जीवन इसी प्रवार वो जीवायों से भरपूर है और वह सारी जीड़ा संपोग पदा के घुन्हरेत आती है । इस बर्णन से विभेदों की परिपूर्णता इच्छा ओर राया के धंग-प्रत्यंग वो मुद्राता के प्रत्येकिक प्रचुर और अमलारपूर्ण बर्णन में राया बुद्धावन के करील-कुर्जों, सोनी मतापो, हरे-मरे बछारों, यिसी हुई थोटनी, थोरिम-हुजन आदि में दर्शनीय है । बारतक में धनुषायों-द्वीर्ष संकेतियों का इतना बहुच्च और वही नहीं शिख सकता । वहने का अधिकार्य पह है कि संघोष-सुस के जितने भी जीड़ा-वियान हो सकते हैं, वे सभी सूर में लावर एवं रक्षान एवं एवंवित वर दिये हैं ।

१० रामचन्द्र सूरन में इन्हें संघोग बर्णन के दिव्य में दीक ही वहा है कि गूर का संघोग बर्णन एक इतिहासका नहीं है, प्रेम संघोगमय जीवन वो राही बताती राया है, जिसमें अवश्यक वर्णने को लाने वो दिव्य मालूम के अनिवार्य और वही वृत्त नहीं दियाई वरना । 'सूरदास' में राया इच्छा के रूप रहाय में इन्हें प्रवार के पितृ दासने लाए हैं जि गूर का हृदय प्रेम वो

राधा उमंगों का समय कोय प्रतीत होता है। विष समय प्रेम का उदय होता है उस समय की विनोद-कृति और हृष्य-प्रेरित हावों की छटा चारों प्रो छतकी पड़ती है। राधा और कृष्ण एक दूसरे के पर प्राते-जाते हैं। कृष्ण जब गाये चराने बन को जाते हैं तो वही भी दोनों का संयोग हो जाता है। दोनों के संयोग के बाहु वित्र देखिये—

"करि स्यो म्यारी, हरि, प्रपनी गंया ।  
महिन इसात सात कष्ट तुम सौं सर्व इवास इक देवा ॥  
X X  
 "तुम पं कौन दुहरवं गंया ?  
इत वितवत उत थार इसावत, एहि तिलियो है मंया ?"

राधा बार-बार कृष्ण के पर जाया करती थी। एक बार यदोदा ने उससे पूछ ही लिया कि तू यही बार-बार क्यों उलात मचाने पाती है? इस प्रश्न का जो उत्तर राधा ने दिया, उसमें प्रेम के आविर्भाव की कितनी सीधी सादी एवं भोली अंजना है—

"बार बार तू हो जनि घावं ।  
X X न इस्टि  
 "मं कहा करो मुतहि नहि इमरत, घरते मोहि डुलावं ॥  
मोसो कहत तोहि विनु देखे रहत न मेरो प्रान ।  
छोह सगत भोको मुति बानो, महरि ! तिहारी भान !"

इस प्रकार हमने देखा कि प्रेम नाम की मनोवृति का जैसा विस्तृत पूर्ण परिमान महाकवि सूरदास को था, वैसा सम्मवतः और किसी कवि को न था। इनको सारा संयोग-वर्णन वास्तव में एक विस्तृत प्रेमचर्या है। प्रेमचर्या में आनन्दोलास के जितने स्वरूप दिलाई पढ़ने हैं उनकी गल करना भी कठिन है। संयोग-यज्ञ के जितने भी श्रीह-विद्यान हो सकते हैं उन सभी को लाकर सूर ने एकत्रित कर दिया है। पनघट प्रस्ताव,

बिहार, पमुना-स्नान, जलकेलि-समय पीठ मदंन, गो-दोहन के समय कृष्ण का राघा के मुख पर दूध की छीटें केकना, भरे आंगन में संकेत द्वारा बातें करना, घर के पीछे सरिक में मिलना, हिंडोले पर भूलना भादि न जाने कितने संयोग के क्षण सूर ने दिखाये हैं । रास्तीला, दानसीला, मानसीला, भादि सभी संयोग बरुंन की प्रेमचर्या के अन्तर्गत आ जाती हैं ।

मुरली पर कही हुई उक्तियों के विषय में भी हम कुछ कहे चिना नहीं रह सकते वयोंकि उनसे भी प्रेम की सजीवता टपकती है । यह सजीवता कोई साधारण सजीवता नहीं है । यह तो भरे हुए हृदय से छलक कर निर्जीव वस्तुओं पर भी अपना ऊर चढ़ा देती है । गोपियाँ कृष्ण को ही नहीं छेड़तीं, वे तो उनकी मुरली तक को भी आग्न करती हैं । उन्हें मुरली कृष्ण के सम्बन्ध से कभी इडलाती, कभी उन्हें चिढ़ाती भौंर कभी प्रेम-गर्व प्रकट करती दिखाई देती है । भौंर: वे कभी उसके भाग्य की सराहना करती हैं, कभी उसे फटकारती हैं भौंर कभी ईर्ष्या प्रकट करती हैं । कुछ उदाहरण देखिये—

“माई री ! मुरली भ्रति गर्व काहू यदत नहि भाज ।

हुरि के मुख कमल देखु पापो सुख राज ॥”

X            X            X            X

मुरली तज गोपालहि भावति ।

 मुन, री रस्थी ? जदवि नंदनर्दहि भाना भाँति नचावति ।

रास्ति एक पाय ठाँड़े करि, भ्रति भथिकार जतावति ।

आपुन पौढ़ि अघर-सज्जा पर कर पललव सी पद पलुटावति ।

भूकुटी कुटिल, कोप नासापुठ हुग पर कीपि कंधावति ॥”

इस प्रकार हृदय के पारती सूर ने मुरली के प्रति गोपियों की देसी भावना दिखाकर सम्बन्ध भावना की भवित का भी अच्छा प्रसार दिखाया है ।

वियोग-वर्णन

संयोग-बरुंन की भाति मूर का विग्रहम शुंगार भी विस्तृत भौंर व्यापक है । वियोग की जितनी भी अन्तंदशायें हो सकती हैं, जितने दंगों से

उन दशाओं का साहित्य में बर्णन हुआ है और सामान्यतः हो सकता है, वे उब सूर के विप्रसम्म शुभार के बर्णन में विद्यमान हैं।

सूर के विरह-बर्णन का विस्तार ही उनकी प्रमुख विद्येयता है। जिस प्रकार अन्तहीन सागर की उदात्तता आनन्द देने वाली होती है। उही प्रकार सूर के विरह-बर्णन को समझिये। किन्तु विस्तार से एक उपती भीत भी हो सकता है और भीत कम मुन्दर भी नहीं होती है। किन्तु प्राचिर भीत भीत है और महासागर महासागर ही। एक भीत और एक महासागर में जो अन्तर होता है, वही अन्तर द्वारे विस्तारवादी कवियों के विरह-बर्णन और सूर के विरह-बर्णन में है। यही कारण है कि सूर का विरह-बर्णन हिन्दी साहित्य में सर्वथोठ माना जाता है।

सूर के विरह-बर्णन की विविधता का एक कारण भावनीता वी रसा भी है। भावों की विविधता तथा तीव्रता दोनों तत्त्वों की रसा सूर ने ऐसे अधिक की है। सारे सम्बन्धीन साहित्य में जायसी, भीरा तथा गूर वा विरह-बर्णन ही महान् हो सकता है। जायसी में भावों की विविधता का प्रभाव है। उनके विरह-बर्णन में तीव्रता की अविद्यायोग्यता-पद्धति पर व्यवहार होते से अस्वाभाविकता भा नई है। तीव्रता की दृष्टि से 'भीरा' सूर के गम-होने से अस्वाभाविकता भा नई है। तीव्रता की दृष्टि से भी अधिक अधिक दृष्टियोग्य होती है। विषय के गमत तारी हरदों की तमसत भीरा और भीमसत हो जैसे 'भीरा' मानो घाने गुल दे ही वह रही हो, किन्तु सूर वी एक प्राचीन विद्येयता है—मृत्यु और विदोह के सामरण में छिपा वर और दोनियों की वस्तु को अवश करना। वह विद्येयता न हो जायसी में है और दोनियों की वस्तु को अवश करना। जीव तथा जायसी घनने हृदय वा उद्घाटन व्रतया वडी वर वहने है। वे घनने रोइन और भैरवार को छिपाने नहीं है, किन्तु सूर और दोनियों द्वेष्टा, विद्यालयाल एवं अवश्यागित और अन्तहीन विद्येय वे दण्डन्य करे दिय हो दीकर मृत्युरात्री रहती है। गतार वा समूली जाव-दण्डन्य करे दिय हो दीकर मृत्युरात्र का न्यौदार है। सूर के विविध दोई भी विद्येय उनकी इस मृत्युरात्र का न्यौदार है। सूर के विविध दोई भी दोन्यू और मृत्युरात्र का एक साथ वशेष नहीं कर सकता है।

## चार भेद

सूर के विरह वर्णन की थेलता का सबसे, बड़ा प्रभाण तो यह है कि प्राचार्यों द्वारा वर्णित विरह की सभी प्रवस्थायें सूर में प्राप्त हैं। विश्वलम्ब अृग्गार के चार भेद भाने जाते हैं— पूर्वराग, मान, प्रवास और करण। वास्तविक मिलन से पूर्व जो वियोग होता है उसे पूर्वराग, कहते हैं। प्रिय के गुण अरण, दर्शनादि के कारण ही उससे मिलने की अभिलाषा होती है और न मिल सकने के कारण ऐदना होती है। मिलन होने पर नायक या नायिका प्रेम रहने पर भी किसी छोटे मोटे कारण से परस्पर ढंग जाते हैं; वही मान है। नायक के कार्यवश या धारपवश विदेश चले जाने पर जो विरह होता है, वह प्रवास के अन्तर्गत भाता है। जब नायक-नायिका को परस्पर मिलने की कोई आशा नहीं रहती तो उस वियोग को करणात्मक कहा जाता है।

## प्रवास

सूर ने जिस विरह का वर्णन किया है वह प्रवास के अन्तर्गत आता है। कृष्ण का कार्यवश मयुरा बला जाना ही विरहोत्तिका कारण बनता है। कृष्ण का पुलः लोटकर न आना प्रवास को करणात्मक विरह की सीमा तक ले जाता है। कृष्ण के मयुरा से न सौंठने पर नंद और यशोदा दुख के सागर में निमोन हो गये हैं। दोनों के हृदय में वियोगात्मक माद-तूरजे उठ रही हैं। यशोदा नन्द से खीझ कर कह रही है—

"छाँड़ि तनेहू जते मयुरा, कत दोरि न चीर गहो।

फटि न यहू इज को छाती, कत यह सूल संहो॥"

+      ×      ×      .  
+

"नंद ! इज सीजै ठोकि बजाय।

ऐहु विदा विलि जाहि भयुरुरी जहै गोकुल के राय॥"

'ठोक बजाय' शब्द में व्यंजना दर्शनीय है। एक-एक शब्द के साथ हृदय लिपटा हुआ भाता दिखाई देता है। 'नंद इज सीजै ठोकि बजाय।' बाकी

‘कुछ निर्वेद, कुछ तिरस्कार और कुछ अमर्यां, इन सीत मार्वों की मिथ्यांक  
से भरपूर है। इसे भावों की प्रबलता ही कहा जायगा। इसी प्रवार निम्न  
तितित पंक्तियों में विषुक्ता प्रिय के मुश्क के अनिश्चय की दृष्टि तक पहुँचत  
हुई भावना, दीनता और क्षोभजन्य उदासीनता दृष्टव्य है—

‘संदेतो वेदकी तो कहियो ।  
हो सो धाय तिहारे सुत को, कुपा करति ही रहियो ॥  
मुम तो टेब जानतिहि हूँ हो तऊ भोहि कहि आवे ।  
प्रात उठत मेरे साम-लड़तहि मालन रोटी भावे ॥’

‘धर्मरगीत’ में गोपियों की विरह दशा का जो बण्णन सूर ने किया है  
उसका तो कहना ही क्या है। इसके भन्तागत न जाने कितनी मानसिक दशाओं  
का संचार है। इनकी गणना करना भी कठिन है। कृष्ण के चले जाने पर  
सायंकाल और प्रातःकाल तो उसी प्रकार हो रहे हैं किन्तु गोपिया के शरीरों की  
सब बातें बदल गई हैं। बजू में सायंकाल का जो दृश्य पहले दिखाई दिया  
करता था, वह अब दिखाई नहीं देता, किन्तु गोपियों के मन से उत्तरी याद  
मही निकलती है—

‘एहि वेरिया बन ते बज आवते ।  
दूरहि ते वे वेनु धर्म घरि धारंवार यजावते ॥’

कवियों में प्राकृतिक पदार्थों को उपालम्भ देने की चाल बहुत दिनों से  
चली आती है। संयोग के दिनों में जिन प्राकृतिक पदार्थों से आनन्द की  
तरंगे उठती थीं, उन्हीं से वियोग के दिनों में गोपियों के हृदय में वेदना  
उत्पन्न होती है। एक उदाहरण देखिये, किस प्रकार वियोगिनी गोपिया अपने  
बीरान एवं नीरस जीवन के मेल में न होने के कारण वृद्धिवन के हरे-भरे वृक्षों  
को कोसती है—

‘मधुवन ! तुम कह रहत हरे ?  
विरह-वियोग स्याम मुद्वर के छाड़े वयों न घरे ?

तुम हो निसर्ज ! साज नहीं तुमको, किर तिर पुहुप थे ?  
ससा स्पार थो बन के पद्मेह, विक-विक सबन करे ।  
कौन काज ठाड रहे बन में, काहे न उकडि परे ? ”

अब सनिक एक ऐसे पद की पंक्तियाँ देखिये जो भ्रष्टिकांच चिदानंदों को प्रिय सगती हैं : सापिनि की नीठ काली और पेट शफेद होता है । ऐसा प्रसिद्ध है कि यह छाट कर उस्ती हो जाती है जिससे सफेद भाग ऊपर थो हो जाता है । बरसात की घंभेरी रात्रि में कभी-कभी बाइलों के हट जाने से जो चाइनी फैल जाती है वह इस प्रकार की ही सगती है । गोपियों को रात सापिनि सी ही सग रही है—

“पिया बिनु सापिनि कारी राति ।

“बहु” आमिनी होति छुन्हैया डसि उस्ती हूँ आति ॥”

### उभयपक्षी विरह

शूरदास के भ्रष्टाचारीत में उभयपक्षी विरह के दर्शन होने हैं । इएसे भी गोपियों शादि के विरह में अत्यन्त दुखी हैं, किन्तु कठुन्या उनके मार्ण में बाधक है । अतः वे उद्वेष को ही भज भेजते हैं । उद्वेष जब हृषण की भेजी हुई पाती गोपियों को देते हैं तो गोपियों के मानन्द की सीमा न रही । बार-बार वह पाता थो देखती है और आती से सगड़ी है । इस मानसिक दशा का गूर ने जो इवामादिक एवं भर्मस्पर्शी चित्रण किया है, उसे इन पंक्तियों में देखिये—

“निरस्त थंक इयाम सुन्दर के बार बार सावति छाती ।

लोचन बल कापद मति मिलि के दूँ गई स्याम इयाम की थाती ॥

उद्वेष उससे योग व ज्ञान की खर्चा करते हैं । गोपियों उद्वेष को अपनी विद्वता प्रगट बर ज्ञान वा विरोध बरती है—

“सरिकाई को ग्रेम, वहो असि दंसे गूटत ? ”

X

X

X

“बरद कमल को सपन करति । ‘संभेद्या’ दिव सम लागत ।”

गोपियों की भवस्था वास्तव में बड़ी दीन हो गई है। उनके नेत्रों से दिन रात धौमुखों भी चारा होती रहती है। वे 'हरित की सकरी' के समान हो गई हैं। उनके राय सतायें जल रही हैं, गायें भी कृष्ण के विरह में लीए एवं कृष्णात हो गई हैं। यमुना भी विरह के ज्वर से कानी पड़ गई है। गोपियों के अन्तजन्म और अहिन्दात की समानता दृष्टव्य है—

“देखियत कासिदी भ्रतिकारी ।”  
 कहियो विक जाय हरि सों ज्वों नई विरह जुर जारी ॥  
 भनु परंक ते परो घरनि धुकि तरंग तलक तन भारी ।  
 तटधार उपचार छूर जल भारी प्रसेव पनारी ॥  
 विगलित कथ कुच कास चुलिन पर वंकल का जल सारी ।  
 मानो भ्रमर ते भ्रमत फिरत हैं निशि दिन दीन दुलारी ॥  
 निशि दिन चकई वादि बकत हैं प्रेम मनोहर हारी ।  
 सुखात प्रभु जोइ जमुन गति सो गति भइ हमारी ॥”

### अन्तदेशाएँ

आचार्य शुक्ल ने लिखा है कि विषोग की जितनी भी अन्तदेशाएँ हो सकती हैं, जितने ढंगों से उन दशाओं का साहित्य में बण्ठन हुया है और हो सकता है, वे सब सूर में प्राप्त हैं। इन सब अन्तदेशाओं का प्रमाण सूर के विरह-वण्ठन से दिया जा सकता है—

अभिलाप्य—“ऐसे समय जो हरिजू आवहि ।

निरखि निरखि बह रूप मनोहर यहुत सुख पावहि ॥

चिन्ता—कृष्ण से मिलने की अभिलाप्य से चिन्ता की उत्पत्ति होती है एवं गोपियों को कृष्ण की चिन्ता लगी रहती है, देखिये—

“हमको सपनेहु में सोच ।

अधो अभिलाप्यं अति भनुरागी ।”

**स्मृति—**प्रकृति के सुन्दर और मनमोहक दृश्यों को देखकर तथा विशेष परिस्थितियों के कारण गोपियों को कृष्ण की स्मृति हो आती है ।

“मेरे मन इतनी सूख रही ।

वे बतियाँ छतियाँ लिजि राली जे नगदलाल कहीं ॥”

**गुण-कथन—**एहि वेरियौ बनते बज आदते ।

द्वारहि से वे बैनु अधर घरि बारम्बार अजावते ॥”

**उद्वेग—**वियोग मे सुखद बस्तुओं का दुःखदायी सदगा तथा विवल हो जाना ही उद्वेग है ।

“तिहारी प्रीति कियों तरवारि ।

दृष्टि धार करि मारि सांवरे, घायल सब बज मारे ॥”

**अन्ताप—**“कंसे एनघट जाऊं सखी री डोलै सरिता तीर ।

भरि भरि जमुना उमड़ चली है इन नैनन के नीर ॥

**उन्माद—**उन्माद की अवस्था मे प्रेमी का विवेक नष्ट हो जाता है । उसे सुखद बस्तुएँ भयंकर एवं दुःखदायी प्रतीत होती हैं । उस पर कुछ पागलपन सा ढा जाता है ।

“वे जो देलियत राते रातें फूसन फूले डार ।

हरि बिनु फूल भार से लागत भरि भरि परत झुँपार ॥”

**व्याधि—**रोग और वियोग से मन मे जो सन्ताप उत्पन्न होता है उसे व्याधि कहते हैं । प्रस्त्रेद, नम्प, साप मादि का अनुभव वियोगी को होता है ।

“विन गोपाल दंरिन भईँ झुँजे ।

तब ये सत्ता लगति प्रति सीतल अब भई विवल ज्वाल की पुँजे ॥

बृंधा बहुति जमुना स्थग छोतस बृंधा कमल कसे प्रति गुँजे ।

पवन पानि धनसार सजोदनि, दधिसूत किरन भानु भईँ भुँजे ॥

ये ऊपो कहियो घायव सों विरह करद कर मारत झुँजे ।

सूरदास प्रभु को भग जोवत अलियौ भईँ घरन वर्षों गुँजे ॥”

**बहाता—** बहाता की धरणा में प्रेमी विष्णु हो जाता है। वह एक दम जड़ हो जाता है। उम पर विभी का प्रभाव नहीं पड़ता।

“दरम विषोगिनी राव ढाई ॥

वयो जात हीन दीन कुमुखिनी वन इवि प्रकाश को ढाई ॥  
जिहि विधि भीन सत्ति ते दिष्टुरे तिहि भ्रति यति ध्रुत्सानो ।

सूते धर न कहि दण्ड द्वाके वधन रहति मुल जानी ॥”

**मृष्टा—** जब विरही भार-भार घरने विष का ध्यान करता है तो वह उसके विरह में संज्ञा धून्य हो जाता है।

“सौचत भ्रति पछताति रापिका मूर्च्छित धरनि ढही ।

सूरदास प्रभु के दिष्टुरे ते, विषा न जात सही ॥”

**मरण—** साहित्य दास्त्र के अनुसार साहित्य में मरण-दशा का वर्णन करता वर्जित है। मरणसन्न दशा का वर्णन किया जा सकता है। ऐसा ही वर्णन सूर ने किया है।

“सब हरि शबन कियो पूरब सों सब लिलि खोग पठायो ।

यह तन जारि के भस्म हूँ निवरयो हरि भसान जायायो ॥

के रे भनोहर धानि मिसायो, के सं धनु हम साये ।

सूरदास भद्र भरत बन्यो है, पाप तिहारे साये ॥”

### स्थितियाँ

इन दशायों के भूतित्वित वाच्य-दास्त्र में प्रवास-विरह की दस स्थितियों का वर्णन है। ये दसों स्थितियाँ सूर के विरह-वर्णन में दृष्ट्य हैं—

**मलिनता—** ‘भ्रति मलीन वृद्धभानु कुमारी ।’

हरि साम जल अन्तर तनु भीजे ता सासध न पुमावति सारी ॥”

**सन्ताप—** “ऊथो ! यहे विचार गही ।

के तन गए भसो भाने, के हरि भज धाय रहो ॥

कानन-देह विरह-वप सापो इन्द्रिय जीव जरो ।  
शुभे स्पाम घन कमल-प्रम-मुख मुरली कूंद परो ॥”

कृष्ण—“ऊयो ! इतनी कहियो जाय ।  
अति कृष्णात भई हैं तुम दिन बहुत दुःखारी गाय ॥”

पाण्डुता—“ऊयो ! जो हरि हितु लिहारे ।  
तो तुम कहियो जाय हृषा के जे दुःख सबै हमारे ॥  
तन तस्वर लयों जरति विरहिनी तुम दद लयों हम जारे ।  
नहि सिरात, नहि जरत छार हँ मुलगि-मुलगि भए कारे ॥”

अहंकि—“विनु गोपाल बैरिन भई कुंजे ॥”

भघृति—“दूर करहु बीना कर परिबो ।  
मोहे भूग नाही रथ हावयो, नहित होत चंद को ढरिबो ।  
बीती जाहि पे सोई जानै, कठिन प्रेम पास को परिदो ।  
जब मे बिछुरे कमल नयन, सीख, रहत न नयन-नीर को गरिबो ॥”

विवशाका—“लरिकाई को प्रेम, कहो भलि, कंसे छुट्ट ?”

तन्मयता—“नयनत नंद नंदन व्यान ।”

उम्माद—“निरमोहिया सों प्रोति कोन्ही काहे न दुःख होय ?  
कपट करि करि प्रोति कपटी से गयो मन गोय ॥”

मूर्छाँ—“सोचति अति पद्धताति राधिका मूर्छित भरनि ढही ।  
सूरदास प्रभु के बिछुरे ते, बिषा न जात सही ॥”

उपर्युक्त विवरण के आधार पर कहा जा सकता है कि महाकवि सूरदास शृंगार रस के भद्रितीय कवि हैं । सयोग और वियोग दो भंग होने से शृंगार की व्यापकता बहुत अधिक है । यही कारण है कि वह रसराज कहा जाता है । शृंखल यी का यह कथन वास्तव में सही है कि हिन्दी साहित्य में शृंगार रस-राजत्व पद्धि किसी ने पूर्ण रूप से दिखाया है, तो सूर ने, यदि शृंगार रस रसराज है तो सूर को रससागर कहना उपयुक्त है ।

प्रातः १०—“तूर भवित के लोग में इतने शारी पर्युष नये थे कि समाज की आवश्यकताओं का उन्हें ध्यान ही नहीं रही !” इस कथन की समीक्षा कीजिये ।

भस्त्राशील विद्यों के विषय में यह बात प्रायः निश्चित है कि वे भवत पहसु थे और विद्य बाट में । वित्त बरना उनका मुख्य ध्येय नहीं था । उनका मुख्य ध्येय था भवित । भवित-काल में भवित की दो धाराएँ प्रवाहित हुई थीं—राम-नाथपाठ और कृष्ण वाद्य धारा । कृष्णभवत विद्यों में प्रायः सभी विकृण के रूप के उपासक रहे । वे रूप के बर्णन में इतने विशेष ही थे कि समाज की मर्यादाओं एवं आवश्यकताओं का ध्यान नहीं रहा । भवतराज सूरदास भी ऐसे ही कृष्णभवत कवि हुए हैं जिनका मुख्य सद्य भवित ही था । तुलसी की भावित समाज की मर्यादाओं एवं आवश्यकताओं का ध्यान इन्हें नहीं था । वे तो भवतराज थे, भवित ही उनके जीवन का परम लक्ष्य था, वित्त भी वे इसी सद्य की पूर्ति के हेतु करते थे, प्रतः समाज से उन्हें कोई प्रयोगन नहीं था । वे तो दिन रात घृणनी भवित से ही मरत रहते थे । समाज की वया आवश्यकता है, इसका उन्हें कोई ध्यान नहीं था ।

## दो कारण

महात्मा सूरदास की इस प्रवृत्ति के मुख्य कारणों पर यदि दृष्टिपात्र किया जाये तो दो कारणों पर हमारी दृष्टि विशेष रूप से जाती है । महात्मा सूरदास के गुण थी बल्लभाचार्य जी के जो शीकृष्ण के बाल उक्त युवा-रूप के ही भारापक थे । उन्होंने शीकृष्ण के जीवन के इन्हीं दो ग्रंथों का उपर्युक्त किया था । कहने वा तात्पर्य यह है कि वे भावुक भाव के उपासक थे । ‘जैसे गुण वैसे ही निष्ठ’ के अनुसार महात्मा सूरदास भी शीकृष्ण के बाल उपर्युक्त रूप के ही उपासक थे । इस प्रवार वो उपासना में सोन की आवश्यकता का ध्यान रहना असम्भव था, किन्तु इसका मतलब यह नहीं

है कि कृष्ण के जीवन में राम के समान विविधताएँ नहीं थीं । राम की भाँति वे भी आरम्भ से संघर्ष रत रहे । हमारी दृष्टि में बाल्यावस्था में जितने दानवों का संहार थीकृष्ण ने किया संभवतः उतने दानवों का संहार राम ने नहीं किया । राम ने यदि बन में जाकर संकड़ों राजवंशों का संहार किया था तो कृष्ण ने भी छोटी सी भवस्था में ही मधुरा जाकर कंस जैसे महादानव तथा अन्य भ्रनेक राजवंशों का संहार किया था । महाभारत के कृष्ण की तेजस्वी मूर्ति की तो तुलना ही क्या ? वास्तव में कृष्ण का जीवन भी भ्रनेक विविधताओं से युक्त था । कृष्ण भक्त कवियों को तो दीक्षा ही ऐसी मिली थी कि वे केवल थीकृष्ण के लोकरजक रूप को ही प्रदर्शण करें । यदि वे वही प्रसगवश कृष्ण के लोक-रक्षक रूप का बगँन भी कर गये हैं तो उसमें उनकी इच्छा नहीं दिखाई देती । बहलभ-सम्प्रदाय में कृष्ण केवल कोमल ही चित्रित हैं, कठोर नहीं । उनकी भक्ति वैधी नहीं थी, वह तो रागानुगा की भक्ति थी । वैधी भक्ति का सम्बन्ध तो नीति तथा सदाचार आदि सौकिक बातों से होता है । रागानुगा भक्ति में नीति और सदाचार से कोई सम्बन्ध नहीं होता । उसमें तो केवल भक्त के हृदय की तल्लीनता ही अनिवार्य है । सूर वी भक्ति रागानुगा भक्ति ही थी, अतः उनका सौकिक बातों से उदासीन रहना स्वामाविक ही था । हाँ, रागानुगा भक्ति की तल्लीनता उनमें प्रवर्ण है । वे वास्तव में तल्लीनता की दृष्टि से अकररक्ष हैं ।

महात्मा मूरदास की इस प्रवृत्ति का एक मुख्य कारण और भी है । परम्परा से कृष्ण-चरित्र एक निश्चिह्न सीमा में बंधा ज्ञाना था रहा था । पहले से ही रीति-काव्य में हृदय की शावेशमयी भावनायें जयदेव और विद्यापति द्वारा भ्रिन्द्यवत् हो चुकी थीं । मूरदास ने भी 'मूरसागर' की रचना जयदेव और विद्यापति को रीति-काव्य-रूपी पर ही की है । अतः इस दृष्टि से भी सभाज की आवश्यकताओं का ध्यान सूर को नहीं रह सकता था । रीति-काव्य में हृदय की कोमल भावनाओं का प्रयोग करणे होता, कठोर भावनाओं का नहीं ।

## जीवात्मा और परमात्मा

एक बार इग विषय में विदेशी लोग से उन्नेशनीय है। भक्ति के दोनों में सदा इग चाल की ओर होती रही है कि जीवात्मा का परमात्मा से क्या संबंध है? गवे से पहले जीवात्मा और परमात्मा के इस संबंध की कल्पना दाखिल हुआ में की गई थी और जीवात्मा को स्वकीया माना गया था। क्वोर दाखिल हुआ में की गई थी और जीवात्मा को स्वकीया माना गया था। क्वोर इग तथ्य के हपष्ट प्रमाण हैं। वे 'राम भीर प्रिय हैं' राम की बहुतियाँ इदानीत को ही मानते थे। वे जीवात्मा को राम की स्वकीया पत्ती के हृषि विद्वान्त को ही मानते थे। वह सुगमता के में देखते हैं। किन्तु स्वकीया पत्ती सहज लम्ह होती है। वह सुगमता से ग्राप्त हो सकती है। सुगमता से विसी वस्तु का ग्राप्त हो जाना अधिक आनन्ददायक नहीं होता। ईश्वर भाराधना का मार्ग भी बड़ा ही कठिन होता है। सांसारिक बासनाये भावपंण बन कर मार्ग में पर्वत के सदृश बाधा बन कर खड़ी हो जाती है जिससे ईश्वर की ग्राप्ति भ्रत्यन्त बटिन प्रतीत होने लगती है। अतः ईश्वर भाराधना में स्वकीया बाला मत उचित नहीं जान पड़ा। इसीलिए ईश्वर और जीवात्मा के सम्बन्ध में परकीया सम्बन्ध की कल्पना का आविर्भाव हुआ। इस प्रकार के प्रेम में एक और तो अनेक बाधाये होती हैं और दूसरी ओर प्रेम की तीरपता भी कुछ अधिक होती है।

**ईश्वर और जीवात्मा के सम्बन्ध में यह हपक भक्तों वो कुछ अधिक अच्छा लगा और परिरामतः भक्ति के दोनों में अधिक सोबत्रिय हो गया।** स्वकीया का भावर्थ उसके समान नहीं ठिक सका, किन्तु इसमें बोई सद्वेष नहीं है कि परकीया का भाव एक समाज-विरोधी तत्त्व है। समाज की मर्दादा को इससे ढेस पहुँचती है। समाज में इससे घब्घवस्था प्रसार होता है और भ्रान्ति-चार भ्रादि की बृद्धि को समावना अधिक हो जाती है। स्वकीया और परकीया भावना का अन्तर है राम-भक्त विद्यों और कृष्ण-भक्त विद्यों की भक्ति का अन्तर। रामभक्त विद्य तलसी स्वकीया भावना में विश्वास करते थे किन्तु कृष्ण-भक्त विद्यों ने इस भाव को नहीं अपनाया। उन्होंने अपने प्रेम का प्रतीक राधा वो रखा जो परकीया नारी थी। प्रत्येक कृष्ण-भक्त कवि अपने

बो राधा समझ कर अपने हृदय की देहना कृष्ण के प्रति अवत करता था । लिकात में आकर तो कृष्ण और राधा एक साथारण नायक और नायिक गये और इस प्रश्नाति की जो प्रतिक्रिया हुई उससे एकदम शूँगार रस विकास के घटातल पर छा गया । जिन्हु तुलसी के सीता और राम की ओर अविन देखने का साहस किसी को नहीं हुआ ऐसोंकि उसमें स्वकीया भाव । सीता मर्यादा पुरुषोत्तम राम की घर्मपत्नी थीं, राधा की भाँति कोई श्रीया स्त्री नहीं । महात्मा भूरदास परखीया भाव से ही ईश्वर और जीवात्मा के संबंध को मानते थे । अतः उसमें समाज-विरोधी सत्त्वों का समावेश हवाभाविक हप से हो गया था ।

### कृष्ण-भक्ति की परम्परा

सूरदास जी कृष्ण-भक्ति की जिस परम्परा में घटकीर्ण हुए थे, उस पर कुछ प्रकार डालने से यह बात और भी रूपरूप हो जायगी । जयदेव और विद्यारथि के काव्यों का अनुशीलन इस विषय में बहुत उपयोगी होगा । वे दोनों ही कृष्ण-भक्त कवि थे । वैसे वे शूँगारी कवि के नाम से ही प्राचिक प्रसिद्ध हैं, जिन्हें शूँगारी भाजना अनुचित है । वे को माधुर्यं भाव के उपरासक थे और माधुर्यं भाव की भक्ति में प्रेम का अनुचितालं आ जाना हवाभाविक सी बात है । प्रेम के आवेदा में यदि लोक ही सीमाये भाषाये बन कर सही रही तो किर वह प्रेमावेद ही कैसा ? अठ उक्त दोनों कवियों का शूँगार रस भस्ति समन्वित ही भाजना जायगा । उमे रीतिवालीन शूँगार-रस भाजना नितान्त अनुचित है, जिन्हु एक बात से हम अवश्य सहमत हैं कि माधुर्यं भाव की इस उपरासना में सदाचार की भाजना समावृत्ति दृष्टि से बहुत अच है । विचारलीय बात तो यही है कि माधुर्यं भाव की इस उपरासना में समावृत्ति पर क्या प्रभाव ढाला ? वीद्ये रीतिवालीन नाम शूँगार के विचारण का जो सुरेत दिया गया है उसी से समावृत्ति पर इसके अनुचित प्रभाव का अनुभासन सम्भव्या जा सकता है । रीतिवालीन कवि ही कहें, जयदेव और विद्यारथि के काव्यों में भी शूँगार रस के लिए विचारण विद्मान है जिनका प्रभाव समावृत्ति

पर अच्छा नहीं पढ़ सकता । साधारण जनता उस उच्च मात्रास्वर पर वहीं पढ़ूँच सकती है जिस पर कि मेरे भवत कवि पढ़ूँचे हुए थे । इन दोनों विषयों की राधा कृष्ण भक्ति के विषय में हा० रामकृमार वर्मा का भत प्रस्तुत करना अनुपयोगी नहीं होगा ।

“गीत गोविद में जयदेव ने राधा और हृष्ण का मिलन, हृष्ण की भग्नुर सीसायें और प्रेम की भावक भग्नभूति सरस और भग्नुर शास्त्रावसी में सिखी है । गीत गोविद के द्वारा राधा का व्यवितरण पहली बार भग्नुर और प्रेमपूर्ण बनाकर साहित्य में इस्तुत हिंदा दिया गया है । गीत-गोविद की व्याख्या भग्नुर है । उसमें कामदेव के आणों को मीठी पीड़ा है ।”

‘दिदापति के भेदत्र हृष्ण का हृष्ण उनकी वासनाभूषि व्यपना के आवरण में दिख जाता है । वे एक कल्पित राज्य में विहार करते हैं, वे प्रपत्ती कल्पना के सौन्दर्य में ऐसे हृष्ण गये हैं कि किसी दूसरी ओर दृष्टि भी नहीं जाती । दिदापति की राधा प्रेम करती है इसलिए कि वह स्त्री है और विषयी प्रेम करना जानती है । राधा प्रेम करती है इसलिए कि हृष्ण तुङ्हर है और सुन्दरता से प्रेम होना रवायाविक है । पर ऐसे प्रेम में एक दोष भी नहीं है और वह यह है कि ऐसे प्रेम में सदाचार की जाना कम है ।’

दिदापति के गाम्भीर्य में हा० रामकृमार वर्मा का यह कथन बहुत ही भहस्त्राद्युम्न है । उन्होंने वही यह प्रमाणित होता है कि उनके विचार भृत्यस्त सदाचारविक है, वही राधा ही यह भी सबैत मिल जाता है कि उनमें गमान-विरोधी भावना भी विद्यमान है । उन्होंने प्रेम के विचारों में समाचार भी आवश्यकताओं का ध्यान रखकर नहीं रखा है ।

उन्हें उन समस्त विवेचन वा निष्ठाएं यह है कि महामा गूरुदाम विष्म हृथ्य-भृत्य सदाचार में विवरणाद्य हैं ये वह सदाचार विरोधी ही थी । हाँ उन्हिं वी शूकारभट्टी वरदाम का गूर वर भृत्य की प्रभाव वहा है । इनके उद्दिधुर उनके गूर थी वरभृत्याद्य थी के विचाल भी जागूँ भाव के थे । इन दोनों वाचाओं में गूर के वदों में भी समाचार भी आवश्यकता नहीं

ध्यान नहीं रखा गया है । उन्होंने श्री आचार्य जी के भावेशानुसार श्रीकृष्ण के बाल एवं युवा रूप को ही प्रदर्शन किया । बाल-वर्णन में तो सामाजिकता श्री कोई ऐसी बात ही नहीं सकती, संयोग एवं वियोग के चित्रों में इसकी कुछ परज़ ही सकती है । उन्होंने शृंगार के संयोग और वियोग दोनों पक्षों के मध्यरूपमध्य चित्र उतारे हैं । 'मूरसागर' की कुछ पंक्तियाँ तो इस बात को स्पष्टतः प्रामाणित करती हैं कि उन्हें प्रेम के भावेश में समाज की प्रावश्यकताओं का विलक्षण ध्यान नहीं रहा । निम्न पंक्तियाँ देखिये और विचार कीजिये कि इनका समाज पर नितना बुरा प्रभाव पड़ेगा—

“नौदो सतित गही यदुराई ।

महां सरोग धरयो श्रीफल पर तब यमुमति हंह भाई ॥”

तथा

“कृष्ण भोहि सगावत ग्यारो ।

पपने कुच मेर कर धारति धापुहि चोसी फारा ॥”

आचार्य पं० रामचन्द्र शुल्क का मत इस विषय में पपना एक विशेष महत्व रखता है—

“कृष्ण भवित परम्परा में श्रीकृष्ण की प्रेममयी मूर्ति को सेकर प्रेमताप को वहे वितार के साथ अनन्ता है । सोकपक्ष का समावेश उसमें नहीं है । इन कृष्ण भवतों के छवि-प्रभोःसत् गोपियों से घिरे हुए योकुल के श्री-पूज्य हैं । वहे वहे भूपालों के द्वीप सोक ध्यास्या करत हुए द्वारिका के श्रीकृष्ण नहीं हैं । कृष्ण के विस मध्यरूप को सेकर यह भवत कवि ज्ञाने हैं एह हास-विलास की तरंगों से वरिपूर्ण अनन्त शीनदर्य का समृद्ध है । उस लादंभोप प्रेमासन्ध के सम्मुख मनुष्य का हृष्य निरासे प्रेम-सोक में फूला-फला दिरता है । यतः इन कृष्ण भवत कवियों के सम्मन्द में यह वह देना प्रावश्यक है कि ये पपने रूप में भस्त रहने वाले श्रीद थे । तुरस्सोदामा जो के समाज सोक-संपर्क का भाव इनमें न था । समाज विषर का रहा है इस दाग की परदाह ये नहीं रहते थे । यही तक हि पपने भवत प्रेम को दुष्टि

मेरे दिन विष्णु तारामी गोदोगर करा और मालोरे ने जी विश्वनाथ  
मेरे हाथोंमें भरता को बहोक्तव्य विदा उपली गोलिक इन्हें हुए रखे जाने  
विष्णु तारामी हुए भीठो, वह कंठ प्रभाव कर्ता, इन्होंने और इनका ध्यान  
मेरा : विष्णु रामा और हुआ के हैं वह को हर भावों ने अपनी गुणिताः  
स्वरूप विदा का व्यंजन तारामी उपलोक्त हाथों के व्यक्तियों ने गुणार  
की उपरामार्ताली उपलोक्ते हुए वाले को भर दिया ।"

### कात्पनिक संसार

बालाच मेरे गुरु को भासान की धारायकायों मेरे कोई गम्भय नहीं  
था । उनके काल्प मेरी बाता, धाराम-धर्मर्थ, विराजि धारि की भासाना  
ही घरने गुण, विश्वामित्र इन मेरात होनी है और स्वरूप है कि भगवान्  
की धाराम-धरायों ने इनका कोई गम्भय नहीं है । गुरु हो ऐसे बालनिक  
संसार मेरे विहार करने रहने मेरे ग्रिमें वृदावन के राष्ट्र-नृष्टु, गोप  
दीर्घी तथा नद मरोदा ही थे, और कोई नहीं था । उनके घरने इन संसार  
की परिपरिपतियों एवं धारायकायों कुछ अनन्त ही थी । उनको इन भगवान्  
से वालय मेरे कोई गरीबार ही नहीं था । आहे इन भगवान् का उत्पान ही  
और आहे पतन, उन्हें इन भाव से वया प्रयोगन ? वे तो दिन-रात हुप्तु-  
प्रेम मेरे मस्त रहने वाले बविये । उनके काल्प मेरे 'रामचरितमालम' जैसे नीति  
के वचन नहीं मिस संतते । उनके काल्प मेरे तो केवल हृष्ण ही श्रीडा करते  
दिलाई देंगे । कभी वे भाव को सिलहिताते हुए दिलाई देंगे तो कभी मासन-  
रोटी के तिए मध्यसतते हुए । कभी मासन-न्युराते हुए भाषका मन हर लेंगे तो  
कभी मटकी कोइते हुए । गुरु का मन हृष्ण की सीलामों मेरी ही रमा हुभा  
है । वे कभी हृष्ण के तिए यशोदा बन जाते हैं और कभी राधा । उन्हें तो  
हृष्ण के रूप का पान करना है, आहे संसार वही जाये । संसार मेरे हृष्ण से  
भ्रष्टिक मुन्दर उनके लिए कुछ ही नहीं । वे सारे संसार को कृष्ण के मुख-  
सौन्दर्ये पर ध्योणावर कर सकते हैं । अनन्त सौन्दर्ये युक्त तथा अनन्त शक्ति-  
धाली कृष्ण के निकट बैठकर विषमतामों और कुरुपतामों से भरे हुए इन

संसार को देखने का अवकाश उस भवतरात्र के पास भला नहीं ? 'गूरसागर' के पदों में कोई भी पद ऐसा नहीं है जिसमें उनकी सोक के प्रति उदासीनता प्रवृट न हो । हमारा विचार है कि गूर ने पद-रचना करते समय इस बात भी ध्यान भी न की होगी कि उनके इस शुंगार दण्ड का समाज पर कैसा प्रभाव पड़ेगा ? संभवतः उनके महिताक में कभी यह बात भाई ही न होगी कि मैं अपनी रजननाथों द्वारा समय और समाज द्वी प्रवद्वदतामों को याएँ दे सकता हूँ । यदि ऐसा होता हो संभवतः वे समाज के प्रति इतने उदासीन न रहते ।

सूरदास जी ने प्रेम भी उल्लीनता भी अभियक्षित में समाज की मर्यादा का तनिक भी ध्यान नहीं रखा था । यदि उन्हें समाज की मर्यादा का तनिक भी ध्यान होता, उमाज से उन्हें कुछ भी प्रयोगन होता तो वे बौद्धुरी की ध्वनि सुन कर अपने पति, पुत्र, समूर, भनद, आदि वो छोड़ कर कृष्ण के बीच गोपियों का भागना चिकित नहीं करते । विचार कर देखिये, माघती हूँ गोपियों के चित्रण वो पढ़ कर साधारण समाज पर बया प्रभाव पड़ेगा ? क्या साधारण समाज उस प्रेम की भावना द्वारा हृदय में धारण कर सकता है जो गोपियों के हृदय में थीं ? क्या गोपियों के सच्चे भाव को यह अदिवित एव विष्व-दालनाथों में कला समझ सकता है ? इसी प्रकार गोपियों द्वारा कृष्ण के अपर-भाव की इच्छा तथा भुली के प्रति आकोश आदि का चित्रण क्या समाज पर मच्छा प्रभाव ढाल सकता है ? निश्चित है कि सूर का साहित्य समाज की भावश्यकतामों की दृष्टि से अपना कोई महत्व नहीं रखता ।

एक बात ध्यावद्य है कि समाज के बैमब और विप्रमतामों से विरक्त इस महाकवि ने भावावेश में जो कुछ लिखा है, वह निःसन्देह साहित्य की अमर सम्पत्ति है । उन्हें प्रेम के जो विविध चित्र उठारे हैं वे इतने सधीय हैं कि पाठक को अपने इसी जीवन के से प्रनीत होते हैं । सूर के पदों ने इसीलिए सोक-प्रियता भी बहुत पाई है । यही सोक-प्रियता तो भय का कारण है । यही कारण है कि समाज पर इनका प्रभाव अधिक पड़ा है । वे राधा और

कृष्ण जो सूर की दृष्टि में परम पवित्र थे, अलौकिक थे, कुछ रीतिकाल में साधारण नायक नायिका ही रह गये । वह शुरू से सूर ने भक्ति समन्वित कर रखा था, कुछ दिन बाद सहने लगा । उसने सारा परवर्ती साहित्य दृष्टित हो गया । यह रीतिकालीन साजाना जा सकता है । सूर ही वास्तव में भक्त थे, भक्तराज थे और वह कुछ अलौकिक समझ कर रखा था, किन्तु उनके परवर्ती कवियों ने तीकिक बना दिया और समाज को भवनति के गत्ते की ओर पकेत इसके लिए रीतिकालीन साहित्य पूर्ण रूप से उत्तरदायी नहीं बहा जा सको कि उस समय के साहित्यकारों को प्रेरणा कृष्ण-भक्त कवियों के नहीं प्राप्त हुई थी ।

अतः निश्चित है कि सूर ने समाज की मर्यादाओं एवं आवश्यकता ध्यान तनिक भी नहीं रखा । वे तो भक्ति कवि थे और उन्होंने प्रेमावेद सब कुछ लिखा था । वे भक्ति के क्षेत्र में इतने पारे पढ़ूँच गये थे कि विसमाज की आवश्यकताओं का तनिक भी ध्यान नहीं रहा ।

**ग्रन्थ ११—दृष्टकूट से धाय रखा तात्पर्य समझते हैं ?** सूर ने इसका उदयोग कर्यों किया है ? उनके दृष्टकूटों की आलोचना कीजिये ।

दृष्टकूट को पूर्ण रूप में समझने के लिये सर्वप्रथम उसका शास्त्रिय स्पष्ट हो जाना आवश्यक सा प्रतीत होता है । यह शब्द दो शब्दों से कर बना है—दृष्ट+कूट=दृष्टकूट । दृष्ट वा धर्म है देखने की शक्ति कूट वा भर्त्य है पहाड़ भवना छल । अतः इसका शास्त्रिय धर्म हृषा दूरी आरे पहाड़ या जाना अथवा दृष्टि वा छल सेना । इस प्रवार मह रथन मनुष्यों वी ममक के मार्ग में पवेत की भाँति धर्म बन जाये अथवा अपार्मीरता की दृष्टि से मनुष्य वी बुद्धि वा छल से, वह दृष्टकूट बहनाती 'हिन्दी शब्द सागर' में जो हिन्दी का सर्वाधिक प्रमाणिक शब्द पाना आ एमरा धर्म निला है कि 'बोई ऐमी बदिया बियारा धर्म बदिया के बाप में न समझ जा सके, बरन् प्रमाण और इड़ि धर्यों में जाना जाए ।'

## भर्तिमात्रा

इस से स्पष्ट है कि दृष्टकूट ऐसी कविता को कहते हैं जिसका धर्यं साधारण रूप में न समझा जा सके । वास्तव में दृष्टकूट के विषय में विद्वानों के अनेक विचार पाये जाते हैं । कुछ विद्वानों के भनुसार दृष्टिकूट एक असंकार भाव ही है, किन्तु हमारी दृष्टि में दृष्टकूट को केवल भलकार बहना तकंसंगत नहीं है । भलकार तो काव्य वी शोभा बढ़ाने वाले धर्मों को कहा जाता है । दृष्टकूट से काव्य वी शोभा भलकारों की भाँति कैसे बढ़ सकती है ? यदि विचारपूर्वक देखा जाये तो दृष्टकूट से धब्दमात्र के पचड़े में कंस कर काव्य सौंदर्यं को और उल्टा नष्ट करते हैं । भलकार तो दृष्टकूट बरएन में कुछ सहायता पहुंचाते हैं । अतः दृष्टकूट को भलकार बहना उपर्युक्त नहीं जान पड़ता । सभी दृष्टियों से भी जान पड़ता है कि दृष्टकूट एक ऐसी कविता है जिसका धर्यं साधारणतया समझ में न आवे ।

## प्रयोग

जब प्रश्न यह है कि महात्मा सूरदास ने दृष्टकूटों का प्रयोग किस उद्देश्य को लेकर किया है । जब उन्होंने सहस्रो पद सीधे-सादे सरल भाषा में रखे थे तो इस प्रकार के पद जिनका धर्यं समझते में पाठकों को बहिनाई हो, उन्होंने क्यों रखे ? भारत भूमि प्राचीन काल से ही महाविद्यों वी तपोभूमि रही है । सम्भवतः इन्हियों का यह ध्यान रहा था कि जिस ज्ञान को उन्होंने अत्यन्त कष्ट उठाकर प्राप्त किया है, वह ज्ञान उपर्युक्त पात्र को ही प्राप्त हो सके, इसलिये गूढ़ ज्ञान को कुछ रहस्यात्मकता के साथ स्पष्ट किया जाये । दूसरे, उनका ध्यान यह भी था कि यदि ज्ञान और साधना इतने सरल हो जाये कि प्रत्येक साधारण जन उन्हें अहण बरने लगा तो निश्चय रूप से उसमें विचार उत्पन्न हो जायेगे । इस प्रकार भी भावना भारत में प्राचीन काल से चली था रही है । सम्भवतः इसी बात थे ध्यान में रख कर सूरदास ने दृष्टिकूटों की रचना भी थी ।

## इतिहास

दृष्टव्यों के इतिहास पर एक सरेतामनक दृष्टि द्वारा प्राप्तुमुख्यः होगा । इसका प्रयोग कहीं से किंग प्रकार प्रारम्भ हुआ, पर्यं हम इस बात पर विचार करने का प्रयाग करेंगे हमें कहना पड़ेगा कि इनका प्रारम्भ प्राचीनाम द्वंद्व शूण्डेद थे ही ही द्वारा था । शूण्डेद में भनेह ऐसी उचित्या प्राप्त हो जाती है जिनको समझने के लिए एक विदेष युद्ध कौशल एवं परिचय की आवश्यकता है । इसके पश्चात् दृष्टव्यों की यह प्राप्त निरन्तर समनी रही है । उत्तरियों में भी भनेह ऐसे उत्तेज प्राप्त हो जाते हैं जिन्हें वाचकार्य के घनुगार उमझना देखी तीर है । भारत के महानतम द्वंद्व 'गीता' में भी कुछ ऐसे इनोह प्राप्त हो जाते हैं जिनका कूट भर्य है; अर्थात् साधारण दृष्टि से समझ में नहीं आता । इस प्रकार का एक इतोक यहाँ उद्घृत करना अनावश्यक नहीं होगा—

**"ऊप्रद्वंभूतमधः शासामवत्यं प्राहुरव्ययम् ।**

**उन्दाति पस्य पर्णनि पस्तं वेदं स वेदवित् ॥"**

अथ—जिसका ऊप्रद्वं (बहु) भूत है, जिसकी अधः (नीचे) महद् भादि वस्तुएँ शासा हैं, वेद जिसके पते हैं, ऐसे पीपल के वृक्ष को (शण भंगुर संसार को) नाश रहित करते हैं, परन्तु उस प्रकार के संसार रूपी वृक्ष को जो पुरुष जानते हैं वे ही वेदों को जानते हैं ।

इसी प्रकार महाभारत और थीमद्भागवत में भनेक कूट देखने में आते हैं । संस्कृत के कवियों ने भी इन धर्म-प्रयोगों से प्रेरणा पाकर यत्न-तत्र दृष्टिकूट दिये हैं । इस प्रकार के संस्कृत के कवियों में संस्कृत के सर्वश्रेष्ठ कवि कालिदास और माथ का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है ।

हिन्दी में इस प्रकार की प्रवृत्ति का परिचय हमें सिद्धों की कविताओं से प्राप्त हो सकता है । कवीर पंचियों ने भी साधना द्वारा प्राप्त ज्ञान को छिपाने के हेतु कूट पद कहे हैं । कवीर की उलटबातियाँ कुछ ऐसी ही समझनी

पाहिये । हठयोग के सिद्धान्तों को बड़ीर ने इन उलटबासियों में इस प्रकार रखा है कि इनका समझता बिदानों की ही बात रह गई है । जब सापारण इन्हें नहीं समझ सकता । इन्हें समझने के लिए एक विशेष प्रवार के बुद्धि-बोधन की आवश्यकता है, किन्तु उलटबासियों निरचित हप से शास्त्रीय दृष्टि से दृष्टिकूट नहीं बही जा सकती । इसी प्रकार भगीर लुमरों की पहेलियाँ और मुकरियाँ हैं जो दृष्टिकूट की भावनाओं को घोतक हैं, किन्तु शास्त्रीय दृष्टि से इन्हें भी दृष्टिकूट नहीं बहा जा सकता । हिन्दी के विद्यों में जहाँ तक इनके सर्वप्रथम प्रयोग की बात है, वहाँ विद्यापति वा नाम विशेष हप से उल्लेखनीय है । इनके बुद्धि उदाहरण देखिये—

“हरिसम आनन्द हरिसम सोचन हरितह हरिषर आगी ।  
हरिहि चाहि हरि-हरि म सोहावए हरि-हरि व ए चडि जागी ॥”

X                    X                    X

“सारंग भयन बयन पुनि सारंग सारंग तमु समुहाने ।  
सारंग ऊपर दग्गल दहा सारंग देति करवि मधुराने ॥”

विद्यार्थि के इन उदाहरणों को प्रस्तुत करने वा विदेष घ्येष यह बताना है कि हिन्दी में सूरदास के समय तक दृष्टि एवं वा प्रचार ही चुका था । यदि गूर ने भवित-वद्वित भी ओर दृष्टि दाली होती हो एक ओर हो वे महाभारत ओर धीमद्भागवत के शूटों से प्रभावित हुए होंगे और दूसरी ओर विद्यार्थि भी शूंगारमण रहवायामक दृष्टि उसियोंने इन पर प्रभाव दाला होगा । निरचय है कि 'मूरदामर' वा आपार धीमद्भागवत है । यह भी निरचय है कि गूर भी रथना-र्णवी जरदेव और विद्यार्थि ऐ प्रभावित है । वहने वा तात्पर्य यह है कि गूर दृष्टि-वद्वित से पूर्ण परिचित थे । उन्होंने इनकी रथना दर्शे विसी वर्णीय देखी वा कम्य नहीं दिया । हिन्दी में इनमें पूर्व भी इस प्रकार वी प्रथा प्रचलित थी ।

गूर के दृष्टिकूट इन विद्यों से भवित शुद्धर दहा पहुँचे हैं और उस्सा वी

दृष्टि से भी पर्याप्त कहे जा सकते हैं, किन्तु दृष्टिकूटों के इतिहास से सम्बन्धित एक बात अदरश्य हमारा ध्यान आकर्षित करती है कि सूर के बाद के इस प्रवृत्ति की ओर अधिक न चल सके। दृष्टिकूट के कुछ उदाहरण चाहे आप तुलसीदास की रचनामों में भले ही पा सें, किन्तु भक्तिकाल के कवियों के पश्चात् तो दृष्टिकूट रखे ही नहीं गये। इसका एकमात्र कारण यह रहा है कि उनके पास कुछ इस प्रकार की गोपनीय अथवा गुण वस्तु ही नहीं थी। दूसरा कारण यह भी हो सकता है कि साहित्यमर्जन इस प्रकार की रचनामों का कुछ भादर भी नहीं कर सकते थे। इस प्रकार दृष्टिकूटों की रचना ने सूर के द्वारा ही कुछ विस्तार पाया और सूर के साथ ही लगभग समाप्त हो गई।

### दृष्टिकूटों के भेद

यद्यपि दृष्टिकूटों के भेद उपस्थित करने के लिए शास्त्रीय सिद्धान्तों वा नितान्त भाव हैं, किन्तु तो भी श्री चुन्नीलाल 'शेष' ने इस ओर कुछ ध्यान दिया है। श्री शेषजी दृष्टिकूटों के तीन भेद करते हैं—

१. कथात्मक दृष्टिकूट ।
२. भलंकारिक दृष्टिकूट ।
३. घनि परिवर्तनक दृष्टिकूट ।

### कथात्मक दृष्टिकूट

कथात्मक दृष्टिकूटों में दो प्रकार की कथाएँ होती हैं। एक कथाएँ तो वे जो इतिहास और पुराणों से भी जाती हैं। दूसरी कथाएँ वे होती हैं जो अनाधारारण में प्रचलित होती हैं। जब साधारण किनका नित्यपति भनुपति कर सकता है। 'भूरसागर' के पदों में दोनों ही प्रकार के दृष्टिकूट मिल जाते हैं। इस प्रकार के दृष्टिकूटों में दोष को इष्ट प्रकार से रक्षा जाता है जि दर्श और भनुपति लगाते साथे इष्ट दर्शन की सिद्धि हो जाती है। ऐसे— एम्बी जानते हैं कि कुम्भकरण दो नींद बहुत प्यारी थी। वही कहता जाता

है कि उसे नीद नहीं आती है तो वह इस दृष्ट भर्ये की व्यंजना के लिए यह पंक्ति लिखता है—

“कंचन-पुर पति को जो भाता सोयु प्रिया नहीं आवे ।”

यह कंचन का भर्ये है सोना, पुर का भर्ये है नगर, कंचनपुर का भर्ये हुया सोने का नगर अर्थात् लका, पति का भर्ये है राजा, लंका का राजा कौन अर्थात् रावण, और उसका भाई कौन कुम्भकरण, उसकी प्रिया कौन अर्थात् नीद । इस प्रकार मह भर्ये निकला कि नीद नहीं आती ।

इसी प्रकार पौराणिक कथाओं के भाभय से भर्ये निकलने वाला मूर का मह पद देखिये—

“राघे मात मतायो मेरो ।

रवि-सारथी सहोदर को पति मारण देखत तेरो ।

भारत-सूत-पति प्रति-पति रिपुदल दियी आन तह धेरो ॥”

यहाँ ‘रवि-सारथी-सहोदर को पति’ तथा ‘भारत-सूत-पति-प्रति-रिपुदल’ शब्द दर्शनीय हैं । सूर्य का साथी रावण, उसका सहोदर गङ्गा तथा उसका पति विष्णु अर्थात् कृष्ण । इस प्रकार ‘रवि-सारथी सहोदर को पति’ का भर्ये हुया कृष्ण । भारत सूत=हनुमान । हनुमान का पति राम । राम का भर्ति अर्थात् शत्रु=रावण, रावण का पति=शिव । शिव का रिपु=कामदेव । इस प्रकार ‘भारत-सूत-पति-प्रति-पति-रिपुदल’ का भर्ये हुया कामदेव का दल । स्पष्ट होकर भर्ये यह निकला कि कि हे राघे ! तू मेरा कहना मात मे बयोकि कृष्ण तेरो बाट देख रहे हैं । उनके चारों ओर कामदेव के दल ने घेरा ढाल रखा है ।

यदि दानिक मूर का एक ऐसा दुष्टिकूट देखिये जिसका भर्ये शोक प्रश्नित कथाओं हारा निवाला जा सकता है—

“हारंग-भूत-पति-तनया के तट ठाड़े नगद कुमार ।

क्षृत लपत जा रासि मे सविता, ता तनया संग करत विहार ॥”

सर्वे—गार्हिणी—वत्ता । जहाँ वा दून—कमल । कमल विनी=मूर्ख ।  
मूर्ख की लकड़ा—यमुना । अपर्याप्त यमुना के छट्ठे पर शीरूपा भी बर्दे हैं ।  
शिंग गिरि में गूर्खे बहुत लकड़ा है, वह है दुर्म । दुर्म की लकड़ा=राष्ट्र ।  
अपर्याप्त राष्ट्र के गाय विहार कर रहे हैं । गुग दर्ढे दह दृष्टा ति यमुना के  
विकारे शीरूपा बर्दे हैं और राष्ट्र के गाय विहार कर रहे हैं । यह एक सोह  
प्रथमित वाण है ।

### धर्मसारिक दृष्टिकूट

धी 'लो' जी के घनुसार दूसरे प्रकार के दृष्टिकूट है धर्मसारिक दृष्टिकूट ।  
इग प्रकार के दृष्टिकूटों में धर्मसारों की महादशा से धर्यं को योगनीय बनाया  
जाता है । इग धर्यं के लिये दोनों प्रकार के धर्मसार—दद्वासकार और  
धर्यानिकार—प्रयोग में साये जाते हैं । दद्वासकारों में यमक और इनेप  
दियोग धर्यं में प्रयोग में साये जाते हैं । धर्यानिकारों में हपकानिकायोगित  
का प्रयोग दियोग धर्यं में पाया जाता है । इग प्रकार का एक चक्रहरण  
'मूरमागर' में देखिये—

"धर्यमुन एक धनुषम वाण ।

जुगत कमल पर गजवर छोड़त तापर तिथ करत धनुराण ॥

हरि पर सरवर, सरवर गिरिवर, गिर पर भूते कंज पराण ।

हविर कपोत बसे ता ऊपर, ता ऊपर धमूत फल साण ॥

फल पर पुहुप, पुहुप पर पहलव, ता पर सुक-पिक मूर्ख मद काण ॥

खंजन धनुष धन्दमा ऊपर ता ऊपर इक मनिषर नाण ॥"

कृष्ण के समक्ष एक सक्षी राष्ट्र के नसशिख का वर्णन कर रही है । इसके  
धर्यं से स्पष्ट हो जायगा कि इसमें हपकानिकायोगित का धार्थय सेकर धत्यन्त  
सुन्दर ढंग से काल्य सौन्दर्य का प्रतिपादन हुआ है ।

प्रतीकों का धर्यं—गज छोड़ा=चाल, सरवर=नामि, गिरिवर=हृच,

... . मपोत=कंठ, धमूत फल=मुख, पुहुप=ठोड़ी, पहलव=झोण,

सूक्ष्म=नासिका, पिक=स्वर, संजन=नेत्र, घनुप=भौह, चन्द्रमा=मस्तक, मणिपर नाग=सिन्धूर विन्दु के ऊपर की सट।

**भावार्थ**—राधा के शरीर वा सौन्दर्य एक दिविचूलान की भाँति है। उसके शरीर के अन्तर्गत दो छरण कमलों के ऊपर गत्र वीं सूढ़ के समान कोमल जधायें हैं। उनके ऊपर तिहां के समान छटि है। छटि के ऊपर नामि और उसके ऊपर वथा और वथ पर दो कुच हैं। उसके ऊपर बदूतर के समान कोमल भौंर पहाड़ी सी गदन है राधा गदन के ऊपर ठोड़ी है। उसके ऊपर मुख और उस पर पहलव अर्थात् झोगठ हैं। उस पर दूक के समान नासिका है और पिक के समान उसका मध्युर द्वर है। यजन दक्षी के समान उसकी अँखें तथा घनुप के समान उसकी भौंहें हैं। [चन्द्रमा के समान चमकता हुआ मस्तक है और उसके ऊपर विन्दी है। इस प्रवार चतुर सहो छुप्णे के सम्मुख राधा वा सौन्दर्य वा वर्णन करके उन्हें अपरामृत पान करने की प्रेरणा देती है।

यब एक उदाहरण ऐसा देखिये जिसमें शब्दालंकार यमक वीं शहायता से अर्थ को सूरक्षा दी ने गृह्ण बनाया है—

“सारंग सम करतीक-लीक सम सारंग सरस अक्षाने ।

सारंग अस भय, भय अस सारंग, सारंग विसभय माने ॥

सारंग हेरत उर सारंग सारंग मुत दिग आवं ।

कुन्ती मुत मुभास चित समुभत सारंग जाइ निलावं ॥

यह अद्भुत कहिये न जोय जुग देखत ही बनि आवं ।

सूरक्षास विध समें समुझ करि विषई विषं मिलावं ॥”

इसमें ‘सारंग’ शब्द के अनेक अर्थ हैं जैसे हरित, रात्र, सारंग, कुप्पण, कमल, हृदय आदि।

### ध्यनि-परिवर्तक दृष्टिकूट

तीसरे प्रकार के दृष्टिकूट हैं ध्यनि परिवर्तक दृष्टिकूट। इस प्रकार के दृष्टिकूट में शास्त्रों के द्वारा अर्थ के यमें को समझ लेने से ही काव्य नहीं चल सकता। उसमें यह भी आवश्यक है कि अपने अर्थ निकाले हुए शब्द के समान

ही घ्यनि वाला कोई शब्द सोचा जाय और तब उसे कोने हुए शब्द के द्वारा इष्ट भर्त की प्राप्ति का प्रयास किया जाय । इस प्रकार का 'मूर लाग' का एक बहुत सुन्सर उदाहरण दृष्टव्य है—

"कहत कत परदेशी की बात ।

मंदिर भरव भवधि बदि हम तो, हरि भहार भलि जात ॥

सति रिपु भरव, सूर रिपु जुगवर हरि कीन्ही जात ।

मप पंचम ले गयो सांखरो, सातं भति भकुलात ॥

नक्षत वेद यह जोरि भर्त करि, सोइ बनत भन सात ।

मूरदास बस भई विरह के, कर मोजे पछितात ॥

शब्दार्थ—मन्दिर=घर । भरव=मापा । मन्दिर भरव=घर का मापा

परख भर्तात पम्बह दिन । हरि-भहार=सिंह का मोजन । मौस=मास

(महीना) । सति रिपु=चन्द्रमा का शत्रु भर्तात दिन । सूर-रिपु=सूर्य का

शत्रु भर्तात रात । जुग=युग । हर-रिपु=कामदेव । मपा पंचम=मपा नक्षत्र

से पांचवा नक्षत्र भर्तात चित्रा=चित्त । नक्षत वेद प्रह जोरि भर्त हरि=

नक्षत्र २७, वेद ४, प्रह ६, इनका योग=४० इसका मापा=२० यीरु=विष

(घ्यनि परिवर्तन के द्वारा)

धर्म—उस परदेशी की बात क्या कहती हो ? वह हमसे पम्बह दिन की भवधि तक वापिस आने का वचन दे गया था और यदि पूरा एक माह हो पुरा । अतः हमें दिन एक वर्ष के समान और राति एक युग के समान प्रीति हो रही है । कामदेव हम पर जात साक्षे हुए है और थीर्थण्ड हमारा वित्त भेहर वही जा बैठे हैं अतः हम बहुत व्याहूल हैं । यदि हम विष आने को तेंयार हो गई हैं । इन प्रकार मूरदास जी कहते हैं कि गोपियों विरह के बीचीमूर होकर हाथ मनमन कर परचालन कर रही हैं ।

... की दृष्टि मे मूरदास के दृष्टिकूटों पर यदि विचार लिया जाए

तो शात होता है कि 'सूरसागर' के अधिकांश दृष्टिकूट शुंगार रस के वण्णनों से ही सम्बन्धित हैं। बाल-सीला से सम्बन्धित पद तो केवल चार हैं। विनय के पदों में केवल एक दृष्टिकूट ही पाया जाता है। शुंगार के अधिकांश दृष्टिकूटों में कुछ मनुष्यों की वासना की दुर्गम्भ आ सकती है, वयोकि अस्तराज सूरदास ने राधा और हृष्ण के सुराति तक के चित्र उतार दाले हैं, किन्तु इस विषय में प्रथम निवेदन तो हमारा यह है कि वे सूरदास को भवित की सीमा को पहचानें। सूरदास जी हृष्ण के सच्चे भक्त हैं। राधा को वे उनकी पत्नी रूप में भानते हैं। दूसरे, उनकी भवित सरस भाव की है जिससे वे हृष्ण का कोई भी स्पान अपने से छिपा हुआ नहीं भानते हैं। हमारी दृष्टि में तो उन आलोचकों को जिन्हें सूर के सद्योग और विद्योग के वण्णनों में वासना की दुर्गम्भ आती है, उन्हें अपने ही भावों को उच्च बनाना चाहिये। पहले वे सूर के समान अपना हृदय निर्मल बना लें। ऐसा करने पर हमारा विचार है कि उन्हें वासना की दुर्गम्भ नहीं आ सकती। वास्तव में सूर का शुंगार वण्णन साधारण समाज की बस्तु नहीं है। हो सकता है कि उसका समाज पर क्षुप्रभाव पड़े। सम्भवतः इसीनिए सूर ने शुंगार के ऐसे अधिकांश पदों को दृष्टिकूटों के रूप में रखा है।

दृष्टिकूट रचना कोई साधारण कार्य नहीं है। इसके लिए कवि को विविध विषय जैसे इतिहास, पुराण तथा प्रचलित सौकिक कथाओं का ज्ञान होना आवश्यक है। साथ ही इसकी रचना के लिए कवि वा शब्द-मठार भी अत्यन्त विशाल होना चाहिये। महाकवि सूरदास में मे सभी गुण प्रचुर मात्रा में विद्यमान थे। उनके दृष्टिकूटों का अध्ययन करने पर स्पष्ट हो जाता है कि उन्हें इतिहास, पुराण, लोक प्रचलित कथाओं वा ज्ञान तो था ही, साथ ही भाषा पर भी उनका असाधारण अधिकार था। पीढ़े के एक उदाहरण में 'सारंग' शब्द का प्रयोग देखकर "हो सकता है जो उनके शब्दों के उदाहरण प्रस्तुत अधिकार इमालित विये जा सकते हैं, जिनमें

ही भवित वासा कोई घन्ट भोजा जाय और तब इन गोदे हुए घन्ट के द्वारा  
इन घन्ट की प्राप्ति का प्रयाग किया जाय । इस प्रकार या 'मूरहार' का  
इस बहुत शुभार उपाहारा दुष्टव्य है—

"हृषा कल परदेसी की बात ।

मन्दिर भरप भवधि वरि हृष तो, हरि अहार चलि जात ॥

तगि रिषु बरव, भूर रिषु बृगवर हरि कीहो यात ।

मध धंबम से यजो तावरो, ताने मति ध्रुमात ॥

नसत वेद एह जोरि धर्म करि, सोह बनत मन जात ।

गूरदास बता भई विरह के, कर भीते पछितात ॥

शास्त्रार्थ—मन्दिर=धर । भरप=धारा । मन्दिर भरप=धर का धारा  
परत धर्मात पन्द्रह दिन । हरि-महार=मिह का भोजन । मौस=मास  
(महीना) । रसि रिषु=चन्द्रमा का दानु धर्मात दिन । मूर्त्तरिषु=मूर्य का  
दानु धर्मात रात । युग=युग । हर-रिषु=कामदेव । मधा धंबम=मधा नदीन  
से पांचवा नदात धर्मात चित्रा=चित । नलत वेद ग्रह जोरि धर्म हरि=  
नदात २७, वेद ४, ग्रह ६, इनका योग=४० इसका धारा=२० बीस=विर  
(धर्मि परिवर्तन के द्वारा)

धर्म—उस परदेसी की बात क्या बहती हो ? यह हमसे पन्द्रह दिन की  
धर्मधि तक वापिस आने का बचन दे गया था और यह पूरा एक माह हो  
चुका । अतः हमें दिन एक वर्ष के समान और रात्रि एक युग के समान अतीत  
हो रही है । कामदेव हम पर जात लगाये हुए है और धीकृष्ण हमारा चित  
लेकर वहाँ जा बैठे हैं अतः हम बहुत व्याकुल हैं । यह हम विष खाने को  
संयार हो गई हैं । इस प्रकार मूरदास जी बहते हैं कि गोपियाँ विरह के  
बहीभूत होकर हाथ मतमल कर पश्चाताप कर रही हैं ।

### मूर्त्तरिक दृष्टिकूट

विषय की दृष्टि से सूरदास के दृष्टिकूटों पर यदि विचार किया जाय

तो जात होता है कि 'मूरसागर' के अधिकार्य दृष्टिकूट शूंगार रस के वर्णनों से ही सम्बन्धित हैं। बाल-लीला से सम्बन्धित पद तो केवल चार हैं। विषय के पदों में केवल एक दृष्टिकूट ही पाया जाता है। शूंगार के अधिकार्य दृष्टिकूटों में कुछ मनुष्यों को वासना की दुर्गम्भ आ सकती है, व्योकि भक्तराज मूरदास ने राधा और कृष्ण के मुरहि तक के चित्र उतार दाते हैं, किन्तु इस विषय में प्रथम निवेदन तो हमारा यह है कि वे मूरदास की भक्ति की सीमा को पहचानें। सूरदास जी कृष्ण के सच्चे भक्त हैं। रामा को वे उनकी पत्नी हय में भावते हैं। दूसरे, उनकी भक्ति सरस भाव की है जिससे वे कृष्ण का कोई भी स्थान अपने से छिपा हुआ नहीं मानते हैं। हमारी दृष्टि में तो उन भालोचकों को जिन्हें सूर के सबोग और विषोग के वर्णनों में वासना की दुर्गम्भ आती है, उन्हें अपने ही भावों को उच्च बनाना चाहिये। पहले वे सूर के समान भपना हृदय निर्भस बना लें। ऐसा करने पर हमारा विचार है कि उन्हें वासना की दुर्गम्भ नहीं आ सकती। वासनव में सूर का शूंगार वर्णन साधारण समाज की बस्तु नहीं है। हो सकता है कि उसका समाज पर कुप्रभाव पड़े। सम्मदत्त इसीनिए सूर ने शूंगार के ऐसे अधिकार्य पदों को दृष्टिकूटों के रूप में रखा है।

दृष्टिकूट रचना कोई साधारण कार्य नहीं है। इसके लिए कवि को विविध विषय जैसे इतिहास, पुराण तथा प्रचलित लोकिक कथाओं का ज्ञान होना आवश्यक है। साथ ही इसकी रचना के लिए कवि का शब्द-भड़ार भी अत्यन्त विशाल होना चाहिये। महाकवि सूरदास में ये सभी गुण प्रचुर मात्रा में विद्यमान थे। उनके दृष्टिकूटों का अध्ययन करने पर स्पष्ट हो जाता है कि उन्हें इतिहास, पुराण, लोक प्रचलित कथाओं का ज्ञान तो या ही, साथ ही भाषा पर भी उनका असाधारण अधिकार था। पीछे के एक उदाहरण में 'सारण' शब्द का प्रयोग देखकर दौन ऐसा भालोचक हो सकता है जो उनके भाषाविकार की प्रशंसा न करेगा? इतने ही ऐसे शब्दों के उदाहरण प्रस्तुत निये जा सकते हैं जिनसे सूर का भाषा पर असाधारण अधिकार प्रमाणित

ही भर्ति नामा कोई धर्म भोवा बाय और तब इन भोवे हुए धर्म के द्वारा  
इस धर्म की जांग का प्रयाग किया जाए। इन प्रकार या 'मूर नाम' का  
इस बहु युगार उपायाग इत्यर्थ है—

"हृषि कल वारेसी की बात ।

वरिर धर्म प्रशंसि यदि हृषि सो, हृरि अहार चर्चि आत ॥

तनि तिपु वरद, मूर रिपु ज्ञानर हृरि कीही पात ।

पथ दंचम से वधी गावरी, लाने प्रति घुमात ॥

नक्षत्र वेद प्रह और धर्म करि, सोइ बनत धन लात ।

सूरदास बत भई बिरह के, कर गीर्वं पछिलात ॥

**शामावं—मन्दिर=पर । धर्म=धारा । मन्दिर धर्म=पर का धारा**  
परता पर्यात पन्द्रह दिन । हरिन्यहार=मिह का भोवन । मासि=मास  
(महीना) । सुसि रिपु=चन्द्रमा का दाखु पर्यात दिन । सूर-रिपु=सूर्य का  
घडु पर्यात रात । युग=युग । हर-तिपु=कामदेव । मधा दंचम=मधा नम्बूर  
से पीचवा नदान पर्यात वित्रा=वित्त । नक्षत्र वेद प्रह और पर्म करि=  
नक्षत्र २७, वेद ४, प्रह ६, इनका योग=४० इसका धारा=२० बीस=विष  
(व्यनि परिवर्तन के द्वारा)

**धर्म—उस परदेसी की बात क्या कहती हो ? वह हमसे पन्द्रह दिन की**  
धर्मधि तक योग्यता का वचन दे गया था और अब पूरा एक माह हो  
चुका । अतः हमें दिन एक बर्षे के समान और रात्रि एक युग के समान श्रीत  
हो रही है । कामदेव हम पर आत लगाये हुए है और थीकृष्ण हमारा चित्त  
लेकर वहाँ जा बैठे हैं अतः हम बहुत व्याकुल हैं । अब हम विष साने को  
तंगार हो गई हैं । इस प्रकार सूरदास जो कहते हैं कि योग्यता विष के  
बद्धीभूत होकर हाय मलमल कर पद्याताप कर रही हैं ।

### अृंगारिक दृष्टिकूट

विषय की दृष्टि से सूरदास के दृष्टिकूटों पर यदि विचार किया जाए

रहता है, तब तक दुख की परिस्थिति में भी आनन्द का स्वप्न-भंग नहीं होता। भावोद्रेक और कल्पना में इतना घनिष्ठ सम्बन्ध है कि प्रसिद्ध काव्य-भीमासाक 'जी-हड्डू-भैके' ने दोनों को एक कहना ही ठीक समझकर यहाँ तक कह ढाला है कि कल्पना आनन्द है।

### भलकार-विधान

भलकार-विधान में भी कल्पना कवि की बहुत सहायता करती है। जहाँ उसकी दृष्टि बस्तु, गुण या शिदा के पृथक्-पृथक् साम्य पर रहती है वहाँ वह उपमा, इक, उद्देश्य आदि का सहारा लेता है। किन्तु जहाँ उसे व्यापार-समीक्षा पूर्ण प्रसंग की समानता प्रकट करनी होती है वहाँ वह दृष्टान्त, भर्यान्तरन्यास और अन्योक्ति का आधय लेता है। वहने का तात्पर्य यह है कि प्रस्तुत के भेल में जो अप्रस्तुत रखा जाय वह प्राहृतिक और वितारक्षक होना चाहिये। साथ ही उस अप्रस्तुत से भी उसी भाव का उद्देक हो जिस भाव का प्रस्तुत से होता है।

उपर्युक्त मापदण्ड के आधार पर मदि सूर के काव्य का निरीक्षण किया जाय तो प्रस्तुत उक्ति अद्यारेतः प्रमाणित हो जायगी। वास्तव में सूर की कल्पना डिल्फोटि की भाव सुनिट करने वाली है। भलकारों के संयोग से सूर का काव्य और भी भावर्पेक हो उठा है। ठीक है कि सूरदास का काव्य भाव-प्रथान है। यह भी ठीक है कि रस-भीमासा की दृष्टि से 'सूरसागर' भौतिक सामग्री उपस्थित करता है जिसके आधार पर ऐसी नवीन विवेचना सम्भव हो सकती है, किन्तु साथ ही सूरदास के काव्यनुशीलन से इस बात में भी बोई सन्देह नहीं रह जाता कि उनके काव्य का वलापथ भी उतना ही उल्काप्त है।

महारवि सूरदाम की कल्पना शवित्र और भलकार-विधान उनके सरस हृदय, मर्मजला और सौन्दर्य-प्रियता के रूपाण प्रमाण हैं उन्होंने भपनी भद्रूत कल्पना-शवित्र द्वारा ऐसे भावर्चित्र उपस्थिति बिधे हैं जो साहृत्य-जगत् में सदैव अमर रहेंगे। सूरदाम ने रूप, वस्त्र, किया, गूण, स्वभाव और

हो जायगा । असंकारों का भी सूर को पर्याप्त ज्ञान या । अनेक दृष्टिकूटों में शब्दालंकारों तथा भाषालंकारों के सफल प्रयोग के सहारे उन्होंने मर्यादा गुह्य करके दिखा दिया है ।

अतः कहा जा सकता है कि सूर महाकवि थे । उन्हें दृष्टिकूट रचना में अपूर्व सफलता प्राप्त हुई है । उनके दृष्टिकूट हिन्दी साहित्य में बनाये रखे हैं ।

प्रश्न १२—“सूर की कल्पना उच्चकोटि की भाव-सूचिटि करने वाली है और असंकारों से मुक्तिगत होकर वह सूर भी आकर्षक बन जाती है ।” इस कथन की उदाहरण सहित पुष्टि कीजिये ।

भावोद्देश और कल्पना में घनिष्ठ सम्बन्ध है । वं० रामचन्द्र शुल्क ने कथन है—

“किसी भावोद्देश द्वारा प्रतिवालित असत्यूति जब उस भाव के पोषक स्वरूप गड़कर या काट-चाट कर सामने रखने सकती है तब हम उसे सच्ची कवि-कल्पना वह सकते हैं ।”

वास्तव में शुक्त जी का यह मत ठीक है । बिना इसी भाव में भाव नहीं कुछ वा नुछ बहने सकना गम्भीर कवि की कल्पना नहीं कही जा सकती । यह यह है कि हमें वास्तव के अतिरिक्त अवयव वास्तव के स्थान पर साये गये व्ययों के सबन्ध में यह देखना चाहिये कि कि वे इसी भाव की उमंग में उम भाव वा तम्भालने वाले या बढ़ाने वाले होकर आ गए हुए हैं अथवा ऐसे ही कोई दमात्मा दिखाने अपेक्षा बहुहृत उमाल करते के हेतु बरबर वही लालू बैठा दिये गये हैं । यदि हमें ऐसे व्ययों की तह में उनके प्रवर्तीक या प्रेक्षण भाव वा इन हो गया तो निश्चय है कि हमें कवि के हृदय वा भी जान हो गया और यह भी पना लग गया कि वे इस हृदय में ही प्रेति हुए हैं । परंतु के अग्रिम विकालरिति ने, जो कवि-कल्पना के गम्भीर विवेक भावे बांधे हैं, अपनी ‘टिरेस्टन डोह’ नामक कविता में इस बाबतरण वा भावना-विवरण इत्यादि में विस्तृत बता है । जब तक यह बाबतरण वीरन में साथ लगा जायगा

उन्हे जैसा चाहती है, वैसा नाच नचाती है। निम्ननिखित पद इस विषय में बहुत प्रसिद्ध है—

“मुरली तऊ गोपालहि भावति ।  
 सुर री सखि ! अदवि नन्दनन्दहि नाना भाँति नचावति ॥  
 राखति एक पाँड ठाड़ी करि भ्रति अधिकार जनावति ।  
 कोपत भ्रंग आपु आज्ञा गुण कठि टेढ़ी हँ भावति ॥  
 भ्रति अथोन सुजान कनोडे गिरिघर नारि नवावति ।  
 आपुनि पौढ़ि अधर सेज्या पर कर-पहलव-सन पद पलुदावति ॥  
 भूकूटी कुटिल कोप नासा पुट हम पर कोप कुपावति ।  
 सूर प्रसन्न जानि एको छिन अधर सुसीत दुखायति ॥

कृष्ण मुरली बजा रहे हैं। उन्हें देखकर गोपियों के मन में जो ईर्ष्या की भावता उठती है उसकी बहुता सूर ने बहाँ तक नी है, वह इस पद में दर्शनीय है। उन्हें ऐसा प्रतीत होता है कि मुरली ने कृष्ण को पूर्णतया अपने आधीन कर लिया है। वह उन्हें अपनी इच्छानुसार नाच नचा रही है। उन्हें उसने एक पौव पर खड़ा कर रखा है। कृष्ण जी का यथा साहस जो उसकी आज्ञा के बिना एक पग भी इधर से उधर रख दें। वह कभी उन्हें बदं भुकाने भी आज्ञा देती है और कभी बमर टेढ़ी करने की। इसमा ही नहीं, वह कृष्ण के भ्रथरों की यथा बना कर लेट जाती है और कृष्ण को अपने पौव दबाने की आज्ञा दे देती है। कृष्ण उसे मनाने के लिए उसके पौव तक दाढ़ देते हैं।

### मेघ-विषयक कल्पनाएँ

इनी प्रशार नयनों के सम्बन्ध में सूर ने अनेक कल्पनाये की हैं। विषोगिनी गोपियों के नयनों के बर्णन में विवि को कल्पना इस पद में दर्शनीय है—

“सखि इन नैनन ते धन हारे ।  
 विनु ही अनु चरमत निति बासर, सदा मतिन दोउ तारे ॥

भावविकल्प में जह-प्रहृति मानवेतर सृष्टि, मानव-गमान और मानविक मार्दों के विशाल जगन् में प्रवेश करके घासी अनुग्राम कल्पना-दाति, अंतर्दृष्टि और अनुभव-गामीय का परिचय दिया है। परिणाम पढ़ हूँगा है कि उनकी भविष्यत जगता भव्यतन्त असंहृत और सौच्छिक-सम्पन्न हो गई है। कुछ उदाहरणों द्वारा इसकी पुष्टि हो जायेगी।

### विषयक कल्पनाएँ

महनराज सूरदास के नेत्रों के सामने हृष्ण का पीताम्बर और राधा की नीसी साड़ी तो हर समय रहती है। राधा और कृष्ण दोनों के बस्त्रों के रंग तथा उनके शारीरिक रंगों के विषय में कवि को क्या कल्पना मूरझती है, वह इन पंक्तियों में देखिये—

“नीसाम्बर इयमल तनु की छबि, तनु छबि पीत मुदास ।

यन भीतर दामिनी प्रकाशत दामिनी यन छहूँ पास ॥”

इसका अर्थ स्पष्ट करने पर जहाँ सूर की अद्भुत कल्पना-दक्षित के दर्शन होंगे, वहाँ लुप्तोपमा अलंकार के संयोग से पंक्तियों में जो आकर्षण उत्तर्ण हुआ है, वह भी दर्शनीय है। इन पंक्तियों का अर्थ यह है कि राधा की नीसी साड़ी के अन्दर उनका गोर बरण का द्वारीर तथा कृष्ण के इयामल अंगों के ऊपर उनका पीताम्बर ऐसे प्रतीत होते हैं जैसे कि बादल के भीतर विजली चमक रही हो और विजली के भीतर बादल।

### मुरली-विषयक कल्पनाएँ

हृष्ण की मुरली भी कृष्ण-साहित्य में अपना विशिष्ट स्थान रखती है। सूर मुरली के विषय में जो कल्पनाएँ करते हैं उनको यहाँ उद्धृत करना परम उपयोगी होगा। मुरली गोपिकाओं से स्पर्धा करते वाली है। वह राधा की सपली है। वह बड़ी सीभाग्यदातिनी है कि कृष्ण के भयर रस को पी रही है। मुरली सीत तो है ही, घृष्ट भी है। उसने हृष्ण को भोग्नि ही नहीं किया, उसने तो उनका सर्वस्व छीन लिया है। वह तो उन पर सवार रहती है।

इस पद में कवि ने सोचनों को भूम्भ के हप में चिह्नित किया है। एक सखी जो कृष्ण की छवि पर मूर्ख है यह दूसरी सखी से कह रही है कि ऐ सति। मेरे नेत्र तो भीरे बन गये हैं। सोक-लाजहपी बन की अधिक बेलों को छोड़कर तथा व्याकुल होकर कृष्ण के हप-हपी कगल में गड़ गये हैं। परम से युक्त कृष्ण के नेत्र-भूम्भों पर मेरे नेत्र हपी भवर लुध हो चुके हैं। हंसी हपी शूर्य के प्रकाश को देखकर विकसित कगल नेत्रों से निकलकर हमारे नेत्र-भवर बार-बार बन पर बैठते हैं और कृष्ण के हाथ और चरण हपी कगलों पर घूम घूम कर जा बैठते हैं। कितनी सुन्दर कल्पना है तथा कितना स्वाभाविक हप में हृपक बौधा है।

### बादल-विषयक कल्पनाएँ

विरह-बर्णन के अन्तर्गत सूर की सुन्दर एवं अलौकिक कल्पना बादलों के विषय में प्राप्त बर्णनों में दर्शनीय है। बादलों से सम्बन्धित ऐसा एक पद देखिये—

“देलियत चहुं दिलि ते धन धोरे ।  
 मानो मत मदल के हृषिकन बलि करि बन्धन लोरे ॥  
 स्याम सुभग तन खुप्रत गंड मद बरसत धोरे-धोरे ।  
 रुकत न पोन महाबत हूं पै मुरल न अंकुस धोरे ॥  
 बल बैनी बल निकसि तयन जल कुच-कचु कि बंद धोरे ।  
 मनो निकसि बग पर्ति बांत उर अवधि सरोवर फोरे ॥”

कवि उत्त्रेका करता है कि बादल क्या हैं मानो मदमस्त हारियों ने धन्धन लोड़ दिये हों। धीरी धीमी धूदों का गिरना ऐसा है मानो गण्डस्थल से मद चू रहा हो। पवन हपी महाबत उन्हें अकुंश मार रहा है, किन्तु किर भी ऐ मुड़ते नहीं हैं। यगन में जड़ती हुई इवेत बगूलों की पाकित मलों हारियों के इवेत दौत हैं। उन्होंने कृष्ण गमन की अवधि हपी सरोवर को फोड़ दिया है। आको से पानी जोर जोर से गिरने लगा है। जिससे कुच एवं कंचुकि अदि पानी से तार हो गये हैं। कितनी सुन्दर कल्पना एवं साङ्घर्षहपक है।

उत्तम विश्वास तथीर तेज धनि, मुख धनेह इूल भारे ।  
 वरन्-वरन् कहि बो बचन लाग, दुल पालग के भारे ॥  
 हरि हरि दूरि वरन् लंकुलि पर, विनि कातर ती भारे ।  
 पालो परन्-मुटी गिर भीगी, दिन मूरित वहि भारे ॥  
 गुणिरि-गुणिरि गरन्नन लग छाला, धधु तालित के भारे ।  
 भान बनहि गूर को राखे, दिन तितिवर-पर-भारे ।”

गोत्रियों के नेत्रों से तो शारन भी परामर्श माल चुके हैं । शारन जन के पोर है, जिन्हें वे तो नेत्रम् एक ही छन्, वर्ण छन् में ही बरसते हैं, पर गोत्रियों के नेत्र दिना छन् के ही बरसो रहते हैं । वे इन्हें बरसे हैं कि नेत्रों की पुलकी भी दीनी हो गई है । दुर्ग भी दर्दों के कारण बचन-भग मूल ही पर में पुग गये हैं । उहने का लालंब यह है कि दुर्ग के कारण बचन भी सुख से नहीं निकलता । अधुरों की याता में सारा दद दूवा जा रहा है । हृष्ण के अतिरिक्त भक्ता भव इक्षुकी रक्षा बैन कर सकता है ? हिती मनोहर बल्पना है ! हपह, उत्प्रेक्षा और अविरोक्त भादि अलंकारों के संयोग ने याकरण को भी भी प्रधिक बढ़ा दिया है । बल्पना से उच्च कोटि की भावमूर्छि तो हुई ही है, साथ ही अलंकारों के स्वाभाविक प्रयोग ने दर्शन को और भी प्रधिक हृदयस्पर्शी बना दिया है ।

नेत्रों से सम्बन्धित मूर की कल्पना-कल्पित का एक और उदाहरण प्रस्तुत करना भवस्यक एवं अप्राप्तिगिक नहीं होगा । यह पद नीचे उद्घृत किया जाता है—

“सोधन भुंग भये री भेरे ।  
 सोहसाज बन धन बेलि तजि, भातुर हूं जु गडे रे ।  
 श्याम रूप रस वारिज सोधन, तही जाइ सुख्ये रे ।  
 सपेटे भटकि पराग विलोकनि, सम्पुद सोभ परे रे ॥  
 हंसनि प्रकाश विभास देलि के, निकसत पुनि तहुं बैठत ।  
 सूरश्यास भ्रुंज कर चरननि तहुं तहुं भ्रमि-भ्रमि धैठत ।”

इस पद में कवि ने लोचनों को भृगु के हृष के रूप में चिह्नित किया है। एक सली जो कृष्ण की छवि पर मुग्ध है यह दूसरी सली से कह रही है कि ऐ सति ! मेरे नेत्र तो भौंटे बन गये हैं। लोक-साजहपी बन की अधिक वेलों को छोड़कर तथा व्याकुल होकर कृष्ण के हृष-हृषी कमल में गड़ गये हैं। पराम से युक्त कृष्ण के नेत्र-कमलों पर मेरे नेत्र हृषी भ्रमर लुब्ध हो चुके हैं। हसी रुपी रूप्य के प्रकाश को देखकर विकसित कमल नेत्रों से निकलकर हमारे नेत्र-भ्रमर बार-बार उन पर बैठते हैं और कृष्ण के हृष और चरण रुपी कमलों पर धूम धूम कर जा बैठते हैं। कितनी सुन्दर कल्पना है तथा कितना स्वामात्रिक रूप में रूपक बोधा है।

### बादल-विषयक कल्पनाएं

विष्णु-वर्णन के अन्तर्मंत मूर की सुन्दर एवं भलीकिक कल्पना बादलों के विषय में प्राप्त वर्णनों में दर्शनीय है। बादलों से सम्बन्धित ऐसा एक पद देखिये—

“देवियत चहुं दिशि ते घन धोरे ।  
 मानो मत्त मदन के हृषियन इसि करि बन्धन तोरे ॥  
 स्थाम सुभग तन चुम्हत मंड भद बरसत धोरे-धोरे ।  
 रुकत न पौन महावत हूं पैं मुरत न धंकुस मोरे ॥  
 बह बेती बल निकसि तप्त जल कुच-कचुं कि बंद धोरे ।  
 मतों निकसि बग पांति दात उर भवयि सरोवर फोरे ॥”

कवि उल्पेशा करता है कि बादल क्या हैं मानो मदमस्त हृषियों ने बन्धन दोड़ दिये हों। धीरी पीभी बूदों का पिरला ऐसा है मानो गण्डस्थल से भद थू रहा हो। वक्तन हृषी महावत उन्हें अहुंश मार रहा है, किन्तु पिर भी वे भुढ़ते नहीं हैं। गणन में उड़ती हूई द्वेष बग्नुलों की पंक्ति मानो हृषियों के द्वेष दात हैं। उन्होंने कृष्ण गमन की भवधि हृषी सरोवर को फोड़ दिया है। आँखों से पानी जोर जोर से गिरने लगा है। जिससे कुच एवं कंचुकि शादि पानी से तर हो गये हैं। कितनी सुन्दर कल्पना एवं साहृहृपक है।

उरथ स्वास समीर तेज भ्रति, सुख धनेक द्रुम डारे ।  
 बदन-सदन करि बसे बचन खग, दुःख पादत के भारे ॥  
 दुरि दुरि शूदि परत कंचुकि पर, मिलि काजर सों कारे ।  
 मानों परन-कुटी सिव कीन्हों, बिन मूरित घरि न्यारे ॥  
 सुमिरि-सुसिरि गरजत जल छाँड़त, अथु सतिल के पारे ।  
 बड़त बर्जहि सूर को राखें, बिन गिरिवर-धर-न्यारे ।"

गोपियों के नेत्रों से तो बादल भी पराजय मान चुके हैं । बादल जल के कोप हैं, किन्तु वे तो केवल एक ही झूत, वर्षा झूत में ही बरसते हैं, पर गोपियों के नेत्र बिना झूत के ही बरसते रहते हैं । वे इतने बरसे हैं कि नेत्रों की पुतली भी भैली हो गई हैं । दुःख रूपी वर्षा के कारण बचन-खग मुख रूपी घर में घुस गये हैं । कहने का तात्पर्य यह है कि दुःख के कारण बचन भी मुख से नहीं निकलते । अथुओं की धारा में सारा ब्रज ढूवा जा रहा है । दृष्ट के भ्रतिरिक्त भला भव इसकी रक्षा कोन कर सकता है ? नितनी मनोहर कल्पना है ! रूपक, उत्त्रेशा और व्यतिरेक भादि भलंकारों के संयोग में आकर्षण को भौंर भी अधिक बढ़ा दिया है । कल्पना से उच्च कोडि भी भावमुष्टि तो हुई ही है, साथ ही भलंकारों के स्वाभाविक प्रयोग ने बर्णन भी भौंर भी अधिक हृदयस्पर्शी बना दिया है ।

नेत्रों से सम्बन्धित सूर की कल्पना-शक्ति का एक और उदाहरण श्रस्तुत करना भवस्यक एवं भग्नासंगिक नहीं होगा । यह पद नीचे उद्धृत दिया जाता है—

"सोबन भूंग भये रो मेरे ।  
 सोदसाम बन थन देलि तजि, भानुर द्वै जु गडे रे ।  
 इयाम इप रस बारिज सोबन, तही जाइ मुख्ये रे ।  
 सरेडे भट्ठि पराग दिलोहनि, समृद्ध लोभ रहे रे ॥  
 हंसनि प्रसाद दिभास देलि के, निष्ठसन पूति तहुं बंडन ।  
 सूरदयास धरुंज कर भरननि तहुं तहुं भवि-र्धाम बंडन ।"

इस एवं में कवि ने लोकतों को भूम्ह के रूप में विशित किया है। एक सखी जो कृष्ण की छवि पर मूर्ख है यह दूसरी सखी से कह रही है कि ऐसी सति। मेरे नेत्र तो भौंरे बन गये हैं। सोक-लाजहपी बन की अधिक देलों को छोड़कर तथा व्याकुल होकर कृष्ण के रूप-हपी कमल में गड़ गये हैं। पराम से युक्त कृष्ण के नेत्र-कमलों पर मेरे नेत्र हपी भ्रमर सुन्ध हो चुके हैं। हंसी हपी शूर्य के प्रकाश को देखकर विकसित कमल नेत्रों से निकलकर हमारे नेत्र-भ्रमर थार-बार उन पर बैठते हैं और कृष्ण के हाथ भौंरे चरण हपी कमलों पर धूम धूम कर जा बैठते हैं। कितनी सुन्दर कल्पना है तथा कितना स्वाभाविक रूप में रूपक बौद्धा है।

### बादल-विषयक कल्पनाएँ

विरह-वर्णन के अन्तर्गत सूर की सुन्दर एवं अलौकिक बल्पना बादलों के विषय में प्राप्त बहुतों में दर्शनीय है। बादलों से सम्बन्धित ऐसा एक एवं देखिये—

‘**द्रैक्षियत चहुं दिशि से घन घोरे ।**

**मानो मत्त मदन के हृषियन बलि करि बन्धन तोरे ॥**

**स्याम सुभग तन चूपत गड भड बरसत घोरे-घोरे ॥**

**कहत न दीन महावत हूँ ये मुरल न घंडुत घोरे ॥**

**बल देनो बल निरासि तापन जल चुप-कचुँहि बंद घोरे ॥**

**मनो निरासि बप पाति दीत जर अवधि सरोवर घोरे ॥”**

इदि उल्पेशा करता है कि बादल यथा है मानो मदमस्त हायियों ने बन्धन तोड़ दिये हों। धीमी धीमी बूँदों वा गिरना ऐसा है मानो यण्डस्यन से भद चू रहा है। पदन हपी महावत उन्हें घहूंगा मार रहा है, दिन्तु किर भी वे मुट्ठने नहीं हैं। यगन में उड़ती हूँ इरेत बगुलो वो पक्षि मानो हायियों के परेत दीन हैं। उन्होंने कृष्ण गमन वी अवधि हपी सरोवर वो फोड़ दिया है। पानी से पानी जोर जोर से गिरने लगा है। जिसमे चूच एवं हंडुकि प्रादि पानी से लार हो गये हैं। किनी सुन्दर बल्पना एवं साहूहपक है।

गोपियों के नेत्रों से निकलते हुए शीघ्रमें से सम्बन्धित एक और कलना देखिये—

“मेरे नंगा विरह की देति भई ।  
संचित जंतन कीर के सबनी भूर पाताल गई ॥  
दिक्षित तता स्वभाइ आपने छाया सघन भई ।  
धर्म वंसे निहवार्ण सबनी, सब तन पतरि छई ॥”

गोपियों के नेत्रों से गिरते हुए शीघ्र विरह की जलता को सीख है। सीखने से सतता का विस्तार होता है। इसी प्रकार विरह की बेतन गोपियों के समस्त शरीर को माल्हादित कर दिया है। कितना असाविरह है।

### साँग रूपक

उपमा और उत्प्रेक्षा तो सूर के पदों में सर्वथ प्राप्त हैं ही, रूपक अलंका का भी स्वाभाविक प्रयोग उनके अनेक पदों में देखते ही बनता है। उन्होंने अनेक पदों में सुन्दर एवं स्वाभाविक साँगरूपक भी बांधे हैं जिन्हें उद्घृत करने का लोभ हम संवरण नहीं कर सकते। पहले विनय के एक पद में विवर कल्पना और साँगरूपक का सुन्दर निर्बाह खिये—

“अब मैं नाच्यो ब्रह्म गुपाल ।  
काम क्रोध को पहिर खोलना कठ विषय को माल ॥  
महामोह को नूपुर बाजत निया दाढ़ रसाल ।  
भरम भरथो मन भयो पलावज चलत कुसगत चाल ॥  
तृष्णा नाद करत धट भीतर नाना विधि दे ताल ।  
माया को कटि कोटा शांच्यो लोभ तिलक दियो भाल ॥  
कोटिक कला कांछि दिल्लराई जल थल सूधि नहि काल ।  
सूरदास की सबै धविदा दूर करी नदताल ॥”

प्रस्तुत पद में विदि ने नट का बारह दीया है। यिति प्रवार एक नट-नृप चरणे के समय ओमी पहुँचता है और आमा चालु बढ़ता है, बधर में चेता शौकिता है एवं अग्रवक पर डिगल सत्ता मेजा है और उसके दौरों के मुकुर अग्नि चरणे हैं इनी प्रवार मनुष्य वाम-नोद वा ओमा चालु दिये हुए हैं, यितरों भी आमा पहने हुए हैं, अहापीह सरी मुकुरों में निष्ठा सरी राम राम निष्ठा रहा है, ध्रुव से निराकृ बन पत्तारव है, गुणा औतुर से इनेह प्रवार भी आम है रही है, बधर में मादा छी चेता बेचा हुआ है और नोम वा डिगल बाये पर बढ़ा हुआ है। इग प्रवार मनुष्य धूर्ण रूप में नट बना हुआ है और इन्होंने चतुर्थों वा चतुर्थं चर रहा है।

इसी प्रवार का एक और मुकुर शांखशक्ति देखिये—

“अस्ती राव राम चाम चाहि रम चीनि ।  
यैठनि है यज्ञे बन ताहित हौ रीनि ॥  
विहृ राव धू दीन, तेव लाव भावो ।  
धू धू वर वरव वरौ, धूरे चाम तावी ॥  
ओह वर वरवि गये यज्ञे यज्ञे हैन ।  
ओह चारि रंक भये हैन ले चोय ॥  
हैन चरन चारन विनि वर्षोनित दुराहि ।  
मुकुर चाम भी चोरान चही चउ चाहि ॥”

यही रीव दे रही थी राम-विहारी चारा वा चर दिया है, धूर भी चिरदे वे चरवान् थी धूर होना है, तो युकुर लौहार हाता हात्तुर वरहे वरि दे अपनी धूर्णा चारा रीव चाम चाम चाहित चरवान-चर्देन वा चैरव दिया है।

इस प्रवार चरण है यि धूराम चाम चिरह चर्दु, चर, चिरा धूर, चरवान चही चर चाम है और चही दे चिराम दे चरि धूर धूर्णा चैर-चरा चिरव दी चाहित है, चिर दी चही दे चिराम दे चरवान चिरह

में विदेष रूप से उनकी कल्पना अत्यन्त सूझम और उनका अनुभव बहुत गहरा दिखाई देता है। सूर ने अनेक अलंकारों का प्रयोग किया है और स्वामार्दिक रूप में किया है। अलंकार बरबस लाकर बिठाये गये प्रतीत नहीं होते। उनसे कथन में तीव्रता धार्इ है। वे काव्य के भावपद्धति को कोई हानि नहीं पहुँचाते, वरन् उसे और भी सुन्दर एवं मनमोहक बना देते हैं। वास्तव में यह इहाँ भी कठिन है कि एक भी ऐसा अलंकार उनकी दृष्टि से बच गया है यिन्हें द्वारा हार्दिक अनुभूति की व्यंजना सरल और प्रभावशाली हो सकती थी। उनके अलंकार-विधान की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वे एक दूसरे से मिल कर इस प्रकार प्रयुक्त होते हैं कि मानों कवि के कल्पना-जगत में उपरानों वा ऐसा भक्षण कोप है कि उन्हें उनके प्रयोग के लिए तनिक भी प्रभास नहीं करना पड़ता। अनेक अलंकार एक साथ मिल कर उनके कल्पना-विमर्श और योजना-सञ्चित वा अनुपम परिचय देते हैं। निम्नतितित पद में भव्योत्ति के अन्तर्गत रूपकर्मित प्रपत्ति दर्शनीय है—

“मधुकर हम न होहि बै बेति ।  
निज भगि तवि तुम फिरत और रंग मरत कुगुम-एस केति ॥  
बारे ते बर बारि बड़ी है, मर पोषि विषयानि ।  
बिनु रिय परस प्रान डड़ कुसल, होत सदा हिं हानि ॥  
ये बेति बिरही बुद्धावत जरभी इयाम तमाल ।  
प्रेष-युहुर-एस-जात हमारे, बितगन मधुर गोपाल ।  
जोग सभीर घोर नहि छोलनि, इप बार कुड़ लानी ॥  
‘मूर’ वराय न लज्जति रिए ते, जी गुराल अनुरागी ॥”

इन अलंकार हमने देना कि मूर की कल्पना उच्चारोःि वी भावनूटि करने जानी है। यमहारों के प्रयोग से बहु और भी यातांक बन जाती है। अनुः इन लक्षि उच्चार अलंकार समय है।

प्रश्न १३—“बात्सल्य के खोत्र का जितना अधिक उद्घाटन सूर ने अपनी बात आंखों से किया उतना और किसी कवि ने नहीं। वे इसका कोता-कोना भीक आये हैं।” इस कथन से आप कहीं तक सहमत हैं ?

‘चौरसी चंद्रगुण की बार्ता’ के अनुसार महात्मा मूरदास को जब श्री बलभागवत् जी ने दीक्षित किया था तो उन्होंने श्रीकृष्ण की बाल-क्षीला पर ही सूर का ध्यान अधिक आकृष्ट कराया था। श्रीमद्भागवत् में भी जिसका आधार सूर ने ‘मूरसागर’ की रचना में किया है, श्रीकृष्ण की बाल-क्षीलाएँ का चित्रण प्राप्त होता है। अतः श्री भावार्थ जी से प्रेरणा पाकर तथा भागवत् से प्राप्त लेकर सूर ने श्रीकृष्ण का बाल-चरित्र प्रत्यन्त विस्तृत एवं विशद हर में चित्रण किया है।

### बात्सल्य रस

बात्सल्य रस से सम्बन्धित कथा सुयोग बात्सल्य और वियोग बात्सल्य दो भागों में विभक्त की जा सकती है। सुयोग बात्सल्य से तात्त्वर्य उस कथा से है कि जब गृहण यजोदा के साथ दब में थे। वियोग बात्सल्य से सम्बन्धित कथा उसे बहा जाता है कि जब वे मधुरा चले गये थे। वियोग बात्सल्य के पद कृष्ण अधिक मात्रा में नहीं हैं, किन्तु सुयोग बात्सल्य के पदों की सह्या अधिक है।

रस की निष्ठति में स्थायीभाव, विनाश, अनुभाव और सचारी भाव प्रावश्यक होती है। इन सभी के सहयोग से रस की निष्ठति होती है। बात्सल्य रस में बाल-प्रेम स्थायी-भाव होता है। यहीं आपमन श्रीकृष्ण हैं और आथर्व यजोदा हैं। श्रीकृष्ण का दारीरिक सौदर्य, उनका बुद्धि शीघ्रत दद्या बाल-सुखम चेष्टाये उठीत हैं। प्रदन्तता, हरस, लोद सेना, चूमना, प्रादि अनुभाव हैं। हर्ष, भाव-नुलक, स्मृति प्रादि सचारी भाव हैं। सूर ने बात्सल्य रस के इन सभी अण-अत्यंयों का पूर्ण सहयोग प्राप्त कर बात्सल्य रस का अत्यन्त रवानाविक एवं मनमोहक चित्रण किया है।

महारवि गुरदाम बाल मनोविज्ञान के महान् पंडित थे । बाल मनोविज्ञान के अद्भुत भान से वास्तव्य रण के चित्रण में उनकी द्वयु शाहपता भी है । वास्तव में वास्तव्य रण का इतना गवीब, गरण एवं स्वाभाविक बर्णन हिन्दी में कोई कवि नहीं कर सकता है । हिन्दी में ही क्या, विश्व में भी इन दृष्टि से गुरदाम जी अनुरामेय है । हिन्दी के सर्वश्रेष्ठ कवि तुलसीदाम ने पीड़ावनी पादि में जो भगवान् राम का बाल-बर्णन किया है, उसमें उन्हें सूर के समान रफलता नहीं भिन गयी है ।

### रूप विवरण

महारमा गुरदास ने थीकृष्ण के बाल-बर्णन के अन्तर्गत श्रीकृष्ण का रूप-चित्रण किया है, सर्वप्रथम हम उसी को लेते हैं । कृष्ण के रूप-सौंदर्य पर कवि भूम्य है । रूप-सौंदर्य के चित्रण में नवीन उपमायें तथा उत्प्रेक्षायें एकत्रित करके सूर ने जो चित्रण किया है, वह देखते ही बनता है । उसमें आकर्षण, मार्मिकता, वास्तविकता तथा प्रभावविद्धिता देखने योग्य है । भाँग-प्रत्यंग का इतना सुन्दर चित्रण सूर ने किया है कि पाठक के नेत्रों के सम्मुख श्रीकृष्ण के रूप-सौंदर्य का चित्र साकार हो उठता है । अनेक-उपमायों से भ्रवकृत कृष्ण के इयामत शरीर का बर्णन, अपार ज्योति-सम्पन्न कृष्ण के नहाँ का आकर्षक बर्णन, अवस्था और परिस्थिति के अनुसार वस्त्राभूषणों का विवरण तथा राधा के सौंदर्य का चित्रण किस पाठक को अपनी ओर आकर्षित न कर देगा ?

थीकृष्ण ने सुन्दर वस्त्र-आभूषण घारण किये हुए हैं । उन्हें देख कर यशोदा के हृदय में जो सुख का सागर हिलोरे भरता है उनका बर्णन इन पंक्तियों में देखिए—

“भाँगनि इयाम नचावहि यशुमति नंदरानो ।

तारि दं-दं गावहि मधुरी मृदु बानी ॥

पायन नूपर बाजई, कटि किकिनि कूजे ।

मग्ही एदियन असासता फल विष्व न पूजे ।"

×                    ×                    ×

"ही बलि जाऊं छदोले साल की ।

पूसर धूरि पुढ़हन रेगत बोलनि वधन रसास की ॥

छिटकि रहों बहुं दिलि जु सद्दरियी सटकन सटकत भास की ।

मोलिन सहित नासिका नयुनो कल कमल दस मास की ॥

कम्बुज हाथ, कम्बुज मुख मासन, चितवनि नयन विडास की ।

सूखे प्रभु के प्रेम मगल भईं दिग न लजत बज शाल की ।"

### बाल-सीला

रूप-सीन्दर्य के अतिरिक्त बाल-सीला के भी अत्यन्त दृढ़वस्तरी विवर "सूरसागर" में उपलब्ध होने हैं । संयोग वात्सल्य के बर्णन में हृषण की तुतसाती भाषा, पुटुशन चलना, धीरे-धीरे सड़ा होना और फिर गिर पड़ना, नन्द को बाबा कहना, पारीर पर थूल लपेटना, मूख पर इही बा लेप कर लेना आदि कितनी ही बाल-सुलभ ऐटाधो का बाल-भनोविग्रान के पदित महाविदि सूर ने अत्यन्त भर्मस्पर्शी, स्वासाविक एवं भावर्यंक ढंग ये विचरण दिया है । बाल-दशा में बालकों की रचि कंसी होती है, इसका सूर वो पूर्ण भान चा । एक उदाहरण देखिये—

"यदोदा हरि पालने भुलावे ।

हुसरावं, हुसरावं, महहरावं, जोइ तोइ बहु गावे ॥

मेरे सास को धाउ निवरिया काहे न धानि सूसावं ।

दु काहे महि वेवहि धावे लोको बग्गु बुलावं ॥

बद्धू पलक हरि धांद लेत हूं बद्धू धधर फरकावे ।

सोबत जानि भोन हूं हूं रहि करि करि सोन बतावे ॥

इहि धन्तर धन्तुसाय उठे हरि यशुमति भपुरे धावे ।

ओ सुख सूर धन्तर भुनि बुलंभ सो नन्द भाविनो धावे ॥

कितना स्वाभाविक चित्र है ? यशोदा लोरी गान्गाकर कृष्ण को मुता रही हैं । कृष्ण के श्रीख बन्द कर लेने पर मौ समझती है कि वेदा भव सो गया है । वह लोरी गाना बन्द कर देती है और वही से उठना ही चाहती थी कि फिर कृष्ण अकुला उठे और यशोदा फिर से लोरी गाने लगी । उसे पुर के पास ही बैठा रहना पड़ा ।

इसी प्रकार बालक कृष्ण घटनाओं के बत चल रहे हैं । यशोदा उसे देखती स्वयं सो प्रानन्दित होती ही है, नन्द को भी यह दूर्घ देखने के लिए बारबार दुलाती है । वास्तव में कृष्ण का सौन्दर्य अवरुद्धीय है—

“कान्ह चलत पग द्वे द्वे घरनी ।

जो मन में अभिलाष करत ही सो देखन नन्द घरनी ॥

रवन मुद्रक द्रपूर वाजत पग यह है अति मन हरनी ।

बैठि जात पुनि उठत सुरत है अति छवि जात म घरनी ॥”

बाल स्वभाव है कि बालक दूध पीने से मन शुराने हैं । यशोदा भी उन्हें बालक दूध पीने से मन शुराने है । यशोदा भी उन्हें फुमलाना चाहती है—

“कबरी को पथ चियहु सास तेरी छोटी बड़े ।

सब सरिकन में सुन सुग्दर सूत तो थी अधिक बड़े ।”

कृष्ण माता के फुमलाने में भावर दूध पीने से, किन्तु दूध पीने के साथ गाय धरनी भोटी भी देखते हुए मौ में कहने से—

“मंया कबहि बड़गी छोटी ।

किनि बार भोहि दूध चिन भई यह अबहु है छोटी ।”

अब यशोदा के पाम क्या उत्तर था ? निष्ठार हो गई और उसे उन्ही डिय बसन् मानन-रोटी देनी ही पड़ी । इनका स्वाभाविक ऐसे बाल गुण चाहत है । बाल-हठ के साथ माता का स्नेह-मिलाय हृषय दर्शनीय है ।

‘मानन-भोटी’ ग्रन्थ में तो कृष्ण का बृद्ध-चानूर्य देखते ही बतता है । बाल के पाँच में बृम-बृम कर गताधीनों के साथ मानन भोटी करता और उसे

जाने पर किस चातुर्य का प्रयोग करते हैं । इसका बरंगन बड़ा ही विनोदपूर्ण है । एक दिन संध्या के समय कृष्ण मालन-चोरी के लिए एक घर में घुस गये । वही में हाथ डाला ही भा कि एक गोरी ने देख लिया और जाकर पकड़ लिया । गोरी ने कहा—

“इयाम कहा चाहत से ढोलत ।  
बूझे हुते बढ़न दुरायत सूधे बोल न बोलत ॥  
सूने निष्ट अधियारे मन्दिर दधि भाजन में हाथ ।  
अथ कहि कहा बने ही उत्तर कोऊ नाहिन साथ ॥”

किन्तु कृष्ण घबड़ाने वाले बालक नहीं थे । उन्होंने बड़ी चपलता से उत्तर दिया—

“ही जायो यह घर अपनो है या थोके में आयो ।  
देखत ही गोरस में चीटी काढन को कर जायो ॥”

मैंने तो यह घर अपना ही समझा था । अपना घर समझ कर ही घर में घुस पाया । जब गोरस में चीटी देखी हो उसे निकालने के लिए उसमें हाथ ढाल दिया । कृष्ण के बुद्धि चातुर्य को देखकर गोरी निहाल हो गई और उस्हे छोड़ दिया ।

एक बार कृष्ण अपने घर में मालन-चोरी करते पकड़े गये । मुख पर मालन लगा हुआ है । स्पष्ट प्रभारण या कि कृष्ण ने मालन चुरा कर लाया है । माँ ने जब प्रश्न किया तो कृष्ण ने उत्तर दिया—

“मैंया मैं नहीं मालन लायो ।  
लाल परे दे सला सदै मिलि बरबस मुख सपटायो ॥  
देखि तुझी सौके पर भाजन ऊचे घर सटकायो ।  
तुहि निरलि नाहें कर घरने मैं कैसे करि लायो ॥  
मुख इधि धोछ कहत नन्द नन्दन दोना धोठ दुरायो ।  
कारि सांडि मुसुकाई तबहि गहि सुत को कंठ लगायो ॥”

कितना सुन्दर उत्तर है कि ग्वाल बालों ने बरबस मासन उनके मुख पर लगा दिया है । कितना सुन्दर तर्क है कि एक छोटा सा बालक भला इतने ऊंचे सींके पर पर अपना हाथ कैसे पहुँचा सकता है ? माँ कृष्ण के बुद्धि चारुर्व को देखकर गदगद हो गई और बेटे को गले से लगा लिया ।

कृष्ण बलदाङ्ग भादि के साथ लेलने जाया करते थे । लेलते-लेलते ही आयः दोनों में भलड़ा हो जाता था । बलराम ने एक दिन कृष्ण से यह कहा दिया कि तू तो दाईं को पैसे देकर भोल लिया है, तू यशोदा से उपन नहीं हुमा । कृष्ण को यह बहुत दुरा लगा । वे रोने लगे और रोते-रोते माँ से आकर शिकायत की—

“मैंदा मोहि बाऊ बहुत लिखायो ।

मोसो कहत मोस को सीन्हा तू जसुमति कष जायो ॥

कहा रहो इहि रिति के मारे लेलन हो नहीं जात ।

युनि युनि कहत कौन है माता को है तुम्हारे जाते ॥

गोरे नन्द यशोदा घोरी तू कल स्याम शरीर ।

चुटकी दे र्ह हंसत बास तव तिर्ह देत थसवीर ॥”

X

X

X

— “लेलन धब मेरी जात बतेया ।

जबड़ि मोहि देलत सरकनि संग तबहि लिजत बत भेदा ॥

मोसो कहत युत यसुदेव को देवकी तेरी भेदा ।

भोल जयो कष्टु र्ह यसुदेव को करि करि जतन बर्हया ॥

सुनहु काहू बनभड ज्ञाई जनमत ही को धूत ।

सूर स्याम मोहि गोपन को सो ही माता द्वारुन ॥”

बालों दी मठमठ प्रदुनि का दिनना स्यामाविह एवं हृदयसारी भर्जि

? कभी जानने हैं हि चिह्नाने में बालों दो कितना भालमृ आता है ?

— “री दाम-नृदूदय चेष्टाप्तों का इन पदों में दिनना गुण्डर विलु है !

, मानू-दूदय की धरिष्ठवना देखने ही बनती है । गुरु की चंद्रना

और लीकला देखकर माता प्रसन्न होती है। अन्त में पुत्र को प्रसन्न करने के लिए वह वह ही बैठती है कि मैं शमय खाकर कहती हूँ कि मैं ही तेरी माता हूँ, मौर तू मेरा पुत्र है। मातृ-हृदय की इतनी सुन्दर व्यंजना भला और कहाँ हो सकती है? गोपियाँ नित्य प्रति यशोदा को हृषण की ओरी का उत्तराहन दिया करती थीं। एक दिन यशोदा को गृस्ता आ गया। उसने हृषण को उत्तर से बांध दिया। जब वे हिंचकिया भर-भर कर रोने लगे तो गोपियों ने यशोदा को निष्ठुर बताया और हृषण को खोलने को बहने लगीं। यशोदा ने बात का जो उत्तर दिया, वह मातृ-हृदय की सुन्दर अभिव्यक्ति है, देखिये—

“कहनि लगी धम, छड़ बढ़ बात !  
 होटा भेरो तुमहि दंधायो, तनकइ मालन लात ॥  
 मेरे सात को पारण लिसोता ऐसे को से जंहेरी ।  
 नेक सुनन जो पेंहों लाको, सो कंसे जम रहेरी ।”

यशोदा का हृषण से बहुत प्रेम था। वह पत्र भर भी घरने पुत्र को घरने से प्रत्यक्ष करना नहीं चाहती थी, परन्तु दूर्भाग्य से एक दिन वह समय भी आ रहूँचा जब प्रकूर हृषण को लेने आते हैं। यशोदा व्याकुल हो उठती हैं। वे सारे गोपन और हृषण के बदले में समर्पित करने को प्रस्तुत हैं, जिन्हुंने हृषण उनकी धीरों के पाते से चले जाय यह उन्हें सह्य नहीं पा। हृषण मधुरा चले गये। यशोदा विलाप करती है। नंद उन्हें मधुरा ढोइ कर लौट भागे। वे नन्द को विभागती हैं और वहती हैं कि वे सो दसरण ही थे जो पुत्र-वियोग में तहर-उद्धर वर जीवन दे बड़े और एक तुम हो जो पुत्र को ढोइ कर मुझे यही दिलादेने थाएं हो। वे घरने पुत्र को याद करती हैं। उनकी याद में वे घरने थाए परीक को धूला देती हैं। हृषण की श्रिय वस्तुएँ भद्र उन्हें पून के समान भगती हैं। हृषण वस्त्रोत चादि कृति की श्रिय वस्तु यशोदा के वास्तवियोग को एवं बहुत अधिक उद्धारत करती हैं। वे इन वस्तुओं को याद रख करती हैं—

२० मेरे कुंवर कागह बिन गद थे हो गए हैं ।

को चढ़ प्राप्त होत से मायन, को कर नेत गहे ॥

मूरे भवन यजोदा सुत के, गुनि-गुनि गृह सहै ।”

*—X—*

१८४

१३८ वार्षिक संस्कृता लाङ्गू ॥

बसा भाग बहुर फिर

## माहून मार सावाऊ ॥

भयुरा जाने हुए पवित्र से यशोदा वह रही है—

“सामृद्धेसो देवकी तर्हो कहियो ।

ही तो याय तिहारे सुत की हृषा करत ही रहियी ॥

यदपि देव जानि तुम उनको तङ्ग मोहिं कहि प्रावै ।

प्रात उठति तुम्हारे कान्हहि मालन रोटी भावै ॥

तेल उष्टुनो बर सातो जस ताहि देखि भजि जाते ।

जोइ-जोह मांगत सोइ-सोइ देती कम-कम के न्हाते ॥"

इस प्रकार हमने देखा कि सूर ने मातृ-हृदय का अत्यन्त स्वाभाविक एवं मर्मस्पर्शी चित्रण किया है। बाल-हृदय की सुलभ चेटाओं के स्वाभाविक एवं हृदय स्पर्शी बरण का तो कहना ही बया? निस्सन्देह सूर बालस्त्र का कोना कोना भाक भाये हैं। बालस्त्र के क्षेत्र का जितना धर्मिक उद्दाशन सूर ने अपनी बन्द आँखों से किया उतना और किसी कवि से नहीं। बास्तव में इस क्षेत्र से दे हिन्दी में ही नहीं, समस्त विश्व के साहित्य में अपनुभेद है।

प्रश्न १४—‘दैव भाव सूरदास के मानस का एक स्थायी भाव है, जो उनकी धड़ा, विनय-शीलता, भक्ति-भावना की तीव्रता तथा सहज इवणशीलता का परिचायक है।’ इस कथन की सार्वतोष प्रमाणित कीजिये।

भवतों की सदैव से यह परिपाटी रही है कि वे भगवान् को महात् एवं स्वयं को लघु मानते रहे हैं। स्वयं को लघु और भगवान् को महात् मान कर

मक्तु जिस भाव की अभिव्यक्ति करता है, वह दैन्य भाव के अन्तर्गत आता है। महात्मा गूरदास ने अपने विनय के पदों में इसी भाव की अभिव्यक्ति की है। वह इस प्रकार के पदों में भगवान् की दपालुता, पतिल-पावनता तथा भक्त-वल्लतता दिलाकर उनका महात्म्य प्रदर्शित करते हैं तथा मक्तु की अवलंबनीता, पतितावस्था, असमर्थता और दीनता-हीनता प्रगट करके उसकी सधृता का परिचय देते हैं। गूरदास ने अनेक ऐसे पदों की रचनां की है जिनमें उन्होंने अपनी लघुता की अतिरंजनता करके कहणानिधि भगवान् से कृपा की याचना की है। इस प्रकार के पदों में वे भगवान् के चरणों के अधिक से अधिक निकट पहुँचने का प्रयत्न करते हैं। वे भार-भार भगवान् से प्राप्तेना करते हैं कि वे उसे अपनी शरण में लेकर दास की भाँति रक्षा करें। इस प्रकार का एक पद देखिये—

"जो हम भले बुरे तो लेरे ।

तुम्हें हमारो लाज-बड़ाई दिनतो सुनि प्रभु मेरे ।

सब तजि तुम सरलागत आयो दृढ़ करि चरन गहे रे ।

तुम प्रताप बस बदन न काहू निढ़िर भए घर-चेरे ।"

और दूब सब रंक जिलारी रायगे बहुत अवेरे ।

'सूरदास' प्रभु तुम्हारी कृपा ते पाए सुख जू धनेरे ॥"

### अनन्य भाव

मक्तु के अनन्य भाव से उसकी प्राप्ति की तीव्रता और अनुराग की सम्पन्नता प्रगट होती है। अपने इष्ट देव के आगे वह किसी को कुछ भी नहीं समझता। उसकी मुरक्का पाकर वह अपने आपको निर्मय समझता है। अपने इष्टदेव के सम्मुख उसे अन्य देवता रक्ष-भिलारी प्रतीर होते हैं। जब वह अपने आपको अपने इष्टदेव का दास बताता है तो वह अपने को बहुत गौरवशाली समझता है। वह अपने स्वामी का दास बन जाता है और उसकी जूठन साने में उसे अनुपम आनन्द प्राप्त होता है। इसी भाव का प्रगटीकरण भूरे के इस पद में देखिये—

हमें नन्द नन्दन भोल लिये ।  
 जम के फंद काठि मुकराये, अभय अभाव किये ।  
 भाल तिलक सबननि तुलसीदल मेरे घंस दिये ।  
 भूँड़यो भूँड, कंठ बनमाला मुझ चक दिये ।  
 सब कोड कहत गुलाम हमाम को लुनत सिरात हिये ।  
 'सूरदास' को भोर बड़ो सुख, जूठनि खाइ दिये ॥"

चास्तव में भगवान् ही कस्तगानिधान हैं । भक्त यदि भगवान् की दयालुता का वर्णन करते-करते नहीं प्रकाश, तो भगवान् भी तो अपने सेवक की रक्षा अत्यन्त तत्परता से करता है । जिस प्रकार एक गाय अपने बछड़े के पीछे पीछे उसकी चिता में फिरती रहती है, उसी प्रकार भगवान् भी अपने भक्त की चिन्ता में दिन रात मग्न रहता है । यह उसकी रक्षा के लिए प्रत्येक रुक्तपत्र रहता है । इसी भाव वा यह पद दर्शानीय है—

"हरि सी ठाकुर भोर न जग को ।  
 जिहि जिहि विधि सेवक सुख पावे, तिहि विधि रासत मन को ।  
 भूख भये भोजन जु उदार को, तुवा तोय पट तन को ।  
 साथी फिर सुरभी उषी सुत सग, घोषट गृहि गृह बन को ।  
 परम उदार चतुर बिता मनि, कोटि कुमेर निधन को ।  
 रासत है जन की परतिभा, हाथ पतारत कन को ।  
 संहट परं तुरति उडि पावन, परम सुभट निधि बन को ।  
 कोटि करं एक नहि सान, 'सूर' यहा हृतधन को ॥"

अस्त-वस्तुत हरि की असीम इरा के उदाहरण दर्शेह है । वे प्राने प्राण की योग्यता देवदार इरा नहीं करते । उनकी दृष्टि में भ्राता की तर ही बड़ी अयोग्यता ही बढ़ते अधिक योग्यता है । वे जागि, कुमानि, शूल, शार्न, मर्दाना इसी का भी कोई विचार नहीं करते । वे तो देवता दीपि के बाहर हैं । वे तो द्वाने ने भरिन इरने वाले भी भाट के सवय राहायगा करते हैं ।

वास्तव में वे तो दुखी और आर्त के सहज साथी हैं। इसी भावना का प्रगटी-करण इस पद में दर्शनीय है—

“स्याम गरीबन हूँ के गाहक ।  
दीनानाय हमारे ठाकुर साझे प्रीति नियाहक ।  
कहा बिदुर को जाति-पांति कुल, प्रेम-प्रीति के लाहक ।  
कहा पद्मव के पर छकुर्वई, घरबुल के रथ-दाहक ।  
कहा सुदामा के पन हो तो सत्प-प्रीति के चाहक ।  
'सूरदास' सठ ताते हरि भजि आरत के दुख दाहक ॥”

### सरल रूप

महात्मा सूरदास ने तुलसी की भाँति भगवान् के ऐश्वर्य का वर्णन नहीं किया है। वे तो उनके सरल रूप के ही उपासक हैं। रामावतार सर्वधीं पदों में भी उन्होंने राम के वैभव का गौरवपूर्ण चित्र नहीं खोचा। वहीं भी वे तो राम के हृदय की करणा एवं कोमलता ही टटोलते रहे हैं। वे राम के भवीशावादी व्यक्तित्व के साथ आत्मीयता का अनुभव नहीं कर पाये। इसीलिए उन्होंने कृष्ण जी को भरना इष्टदेव बनाया। वे तो सरलता से ही अपने इष्ट-देव के सम्मुख पढ़ौन कर आत्मनिवेदन करने के इच्छुक रहे। शिष्टाचार का प्रादम्बर उन्हे सचिहर नहीं लगता। वे तो दीनता पूर्ण निवेदन में भी स्वामी के मूँह लगे सेवक वी भाँति दिलाई का प्रदर्शन कर आत्मीयता प्रगट करने लगते हैं—

“आज है एक एक करि टरिहो ।  
के तुम हो के हो माथो, अपने भरोसे सरिहो ॥  
हो तो धत्तित सात पीड़ित हो, पतिते हूँ निस्तरिहो ।  
यह हौ उपरि मध्यो धाहत हो, तुमहि विरद दिन करिहो ॥  
कह धपनी परसीति नसाखत में पापो हरि हीरा ।  
'सूर' पतित तब हो चिह्ने प्रभु, जब हंसि देहो ओरा ॥”

### दृश्य भाव

इनी प्रकार गूरुदाम जी धारी धरमजा की प्रतिरोधना करके मणवान् को भुनीली देते हैं कि यदि गूप्त मैरा उदाहर कर दो तो जन्मूँ। अब तब दिन परितों का गुप्तने उदाहर किया है वे पाता करने में मुझे बहुत दीवे हैं। धारात्र ये यदि देखा जाए तो विराट के ल्लाव से गूरु ने मणवान् की प्रतिरोधनजा भी ही प्रसांगा भी है। गेवर की पुष्ट्रना धारमीयना भी ही परिपादा है। गूरुदाम जी तो इगरे भी घणिक धारमीयना के उत्तमुक्त है। यह धारमीयना उम्हें यशोदा, नन्द, गोत्री धारि ब्रजवासियों के हृदय के प्रति भावना में प्राप्त हो गयी है। इहां जा सकता है कि गूरु के भावन में वात्सल्य, सारथ और माधुर्य का स्थान घणिक भहूत रणजा है इन्हुंने इनका यह मतुत्तव नहीं है कि दैन्य-भाव गूरु के भाव-जगन् का गोण भाव है। वात्सल्य विकाता तो यह है कि दिना दैन्य-भाव के भक्ति भाव ही सम्भव नहीं है। भाव-भाव की भक्ति किसी न किसी प्रकार दैन्य-यूक्त ही होती है। घटनाचिक मामिक धर्षा के साथ हृदय की दीनजा का प्रदर्शन इस पद में देखते ही बनता है—

“धर के राखि भेहु भणवान् ।

हो धनाय बंडयो द्वृप्त इरिया, वारधि सावे बान् ॥,

तारे झर में भारयो चाहत, ऊपर दृश्यो सचान् ।

झुङ्गे भाति दुःख भयो भ्रानि यह, कोन उदारं प्रान् ॥”

महात्मा गूरुदाम के वात्सल्य में भी दैन्य-भावना साथ-साथ चलती है। उनका हृदय इतना कोमल एवं द्वंद्वण्डील है कि तनिक-सा विद्योग भी उन्हें सहन नहीं होता। यशोदा, नन्द धारि सभी ब्रजवासियों के हृदय में कहणा की धारा प्रवाहित होने लगती है। पहले भाव यशोदा को ही जीत्रिये।

### यशोदा का दैन्य

वह कृपण जो मुनि के रूप में पाकर जितनी उत्कृष्ट है, घोर धार्यंकार्यों से वह उतनी ही दीन भी बन जाती है। उसकी यही दीनजा उस समव तो

उसके हृदय को विदीरण कर देती है जबकि वह देखती है कि उसके कन्हैया अकूर के साथ मधुरा जाने वाले हैं । वह दीन होकर वह रही है—

“मोहन नै कु बदन-तन हेरी ।

राष्ट्रो मोहि नात जनती को, भदन गुपाल लाल शुभ केरो ।

शीछे चढ़ो विमान घनोहर, बहुरो बज में होत आयेरो ।

विषुरन भेट देहु ठाड़े हूँ, निरलो धीष जनम को खेरो ।

समझो सक्षा स्थाम यह कहि कहि अपने पाई गदाल सब धेरो ।

गये न प्रान सूर तिहि औसट, नन्द जतन करि रहे धनेरो ॥”

### नन्द का दैन्य

इब तनिक नन्द की दशा देखिये । जब कृष्ण मधुरा से नन्द को अकेले बज लोटने के लिए कहते हैं तो नन्द का हृदय फटने लगता है । अकेले सौटना उनके लिए कठिन हो जाता है । वे बार-बार सोचते हैं कि वे कैसे लौटें । यशोदा को वे क्या उत्तर देंगे ? उनका हृदय ग्लानि से भर जाता है । उन्हें स्पष्ट हृप में अपनी हीनता और कृष्ण की प्रभुता में अन्तर दिखाई देने लगता है । वे अत्यन्त कहण स्वर में पिता होते भी पूज से कहते हैं—

“तुम भेरी प्रभुता बहुत करो ।

परम गंदार ग्वाल पञ्च-वालक, नीच इसा ने उच्च धरो ॥”

जब नन्द बज लौट कर आते हैं तो यशोदा उन्हें बहुत धिनकारती है । वह कहती है तुम भी कैसे पिता हो जो अपने पूज को छोड़ कर छले गये । दगारथ की भूति तुमने अपने प्राण बहीं क्यों न त्याग दिये ? यशोदा के कातर बचना को सुनकर नन्द बहुत व्याकुल हो गये और मूर्छित होकर पूछी पर गिर पड़े । दोनों की दाहण-दीनता शब्दों में व्यक्त नहीं की जा सकती । कृष्ण को गवाँ कर उनका जीवन भीयण भार-सदृश हो गया । पिता बाहे एक बार पूज-वियोग को कर्तव्य भादि भावनाओं की गम्भीरता को समझ कर, सहन कर से, किन्तु माता का हृदय किसी भी प्रकार पूज-वियोग सहन नहीं

कर सकता । यशोदा पथिक के द्वारा कृष्ण के पास ब्रज की दुर्दशा की सूचना भेजती है । वह चाहती है कि कृष्ण अवश्य लौट आवे । उसका हृदय यह सोच सोच कर गलानि से भर जाता है कि उसने कृष्ण को वास्तव में बहुत कष्ट दिये थे । उसने उनकी बाल-हठों को पूरा नहीं किया था । संभवतः इसीलिए वे लौट कर नहीं आये ।

यशोदा को अब भी यही विश्वास है कि कृष्ण प्रेम के भूते हैं, घन धैर्य के नहीं । उसका वात्सल्य अब भी घटल है क्योंकि उसी में तो उसका समूण्ड अस्तित्व निहित है । जब उद्वेद ब्रज में आते हैं तो वह इन शब्दों में उनसे अपनी दीनता प्रकट कर रही है—

“अथो हम ऐसी नहि जानी ।

सुत के हेत मरम नहि पापो प्रगटे सारंग पानी ।

निति धासर द्यतियाँ सौ लाङे, धालक सौता पाझे ।

ऐसे कबड्डे भाग होँहिगे, बड़ुरी गोद लिलाऊँ ।

विवरति नाहि भय की छातो, हरि विषोग वर्षों सहिये ।

‘सूरदास अब नन्दनन्दन दिनु, कही कौन विषि रहिये ॥’

जब उद्वेद लौट कर मयुरा जाने को तैयार होते हैं तो यशोदा मूर्खित होकर गिर पड़ती है जिन्हुं प्रेम की तो कौसी भी कुछ ऐसी होती है कि वहाँ स्त्री भी प्राण नहीं निवलते ।

### गोप मित्रों का दैन्य

अब लौनिक गोपमित्रों की दशा पर भी एक दृष्टि दाता है । उनका उत्कृष्ट प्रेम भी विषोग दशा में अत्यन्त करण हो जाता है । कृष्ण जी के देखता जो उनके माय कभी नि सहोत धृष्टना का अवहार करते थे, वे अप्यन्त दीनावस्था को प्राप्त हो जाते हैं । कृष्ण के विषोग में वे बानर जो हुए हैं । अब कृष्ण के दैनी कर के संदेन उन्हें भावी विषोग का धाराग देते रहते हैं । “प समा-भाव को भल जाते हैं और प्राप्यन्ता करने लगते हैं—

" इदाल सखा कर जोरि कहत हैं, हमाहि स्याम तुम अनि बिसरावहु ।  
जहो जहो तुम देह घरत हो, तहो तहो जनि घरन छुड़ावहु ॥"

सखाओं की इस दीनता को दज के सामान्य नर-नारी की दीनता समझती चाहिये । यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो प्रतीत होगा कि विशेष रूप से दो मूरदास जी को पशोदा, राधा और गोपियों की करण दजा ने ही भाकपित किया है । बास्तव में उन्हीं में उनके हाइकन्दैन्य की सर्वाधिक गहरी और स्पष्ट प्रतिच्छाया है । विरह वा तो कहना ही क्या, उसकी धारांका मात्र भी गोपियों को दीन बना देती है । कृष्ण के मुरली बजाने से आकृष्ट होकर रस-श्रीडा के लिए धाई हृई गोपियों को जब कृष्ण 'युवनियों के थर्म' की दास्तीय शिक्षा देने लगते हैं तो गोपियों व्यथित होकर कह उठती हैं—

"निदुर वदन अनि बोलहु स्याम ।

आत निरास करो जनि हमरी आङुल वदन बहत हैं जाम ।

धन्तर कपट दूरि करि डारी हम तन कृपा निहारो ।

हृपा तिषु तुमहो सब गावत धरनो नाम तम्हारो ।

हृको सरन धोर नहि सूझे काये धड हम जाहि ।

'मूरदास' प्रभु निज दासिनी की खूक बहा परिताहि ॥"

गोपियों की इन प्रार्थना तथा एक भजन के दैन्य-प्रदर्शन में जोई धन्तर नहीं है ।

गोपियों भी भावना भूल रख दें भक्ति की ही भावना है । भक्ति-भावना में यदि तक्तिक या धूर्दार भी भरत के हृदय में या जाय तो उससे उसका आनंद समर्पण सहित हो जाता है । इमीलिए मूरदास जी ने इई स्थानों पर गोपियों दो भजन करने पर पछाने हुए दिलाया है, जिन् मन्त्र-हृदय की दीनता वा प्रदर्शन धर्मपाल मार्मिकड़ा के साथ मूरदास ने गोपियों भी करण दज के दिलए में दिया है । गोपियों के देसउ-देसउ कृष्ण और रथ पर आरूढ़ होकर जने गये और देखाई गोपियी जड़वत ताही देखती रह गई ।

द्वारा भै आरे द्वा भै पापामाकारी रही । हि हमने उन्हें शिरी प्रदार दोता  
करी नहीं ? उन्हें घर भी दूषा विनत भी पागा है । वे मपकड़ी हैं एवं उनके  
शिरी स्तरने पर दूषा पराया दांड़ देंगे । निम्नांगिना उगदूरले मैं उनके  
द्वारा हुए भी दांड़ेर कराना दूषण है—

“साय अवाष्टि की गुणि लीजै ।

गोपी, वाल, चाइ, जो गुण तब दीन मनीन रिनहि दिन छीजै ।  
धरम क्षमता दरमन मह नवहा, कहना गिन्यु भगव जस लीजै ।  
‘हुरदार’ प्रभु भात मिनान भी, एह बार प्रावन डत्र लीजै ॥”

एक बात भवदय उन्नेगारीय है । गोपियों के हृदय का विसाद अविहारी  
में उद्दय के साथ परिदारणारुण्य व्यायों में अवनित हुआ है । यह मह स्वामाविक  
है कि उनके वर्षनों में दयोदा जैसा देव्य गुनार्द न दे । वास्तव में देव्य के साथ  
गूरदार के स्वभाव वा एक महत्वारुण्य धंग अंगविनोद भी है जिसका  
प्रवटीकरण उन्होंने पाने प्रारम्भक देव्य में किया है । गोपियों की कस्तुरा के  
प्रवायन में गूर वी यह विनोदी प्रवृत्ति सर्वाधिक प्रगट हुई है, किन्तु कभी-कभी  
विनोद के दीप उन्होंने हृदय का देव्य वही मार्विकता के साथ व्यक्त हो जाता  
है । वास्तव में गोपियों की दशा बहुत दयनीय ही जाती है । लीजिये, गायों  
की दशा से ही उनहीं दशा वा मनुमान कर लीजिये ।

“अथो, इतनी कहियो जाइ ।

भ्रति हृत गात भई ये तुम विन परम दुखारी गाई ।

जल समूह वरसति दोउ धंजियौ हूँ कति सोन्हें नारै ।

जहां जहां यो-बोहन कीन्हो, सुधति सोई ठाड़े ।

परति पछार लाइ छिन हो छिन भ्रति भ्रातुर हूँ दीन ।

मानहु ‘सूर’ काहि डारि हैं बारि मध्य ते भीन ।”

वास्तव में गोपियों भ्रत्यन्त दीन-मलीन हैं । उनके होठ सूख गये हैं

और औरे मुरक्का पाये हैं । कहाँ तक कहें, उनके तो मुख से बात तक नहीं विकलती—

“दरम वियोगिनो सब ढाढ़ी ।

जयो जलहीन दीन हुमुदिनी दन रवि-प्रकाश की ढाढ़ी ।

जिहि विधि भीन सतीत ते दिछुर, तिहि धति गति धहुलानी ।

सूखे अपर न कहि आवं कष्ट, घचन रहित मुख धानी ।

उत्तर रवास दिरह दिरहातुर, कमल बदन दुम्हतानो ॥”

गोपियों को जब यह विदित हुआ कि इयाम मधुरा से भी दारिका खले गये तो वे और भी दुखी हो जाती हैं । अब तो मिलने की आशा और भी कम हो गई—

“मैना भए अनाथ हमारे ।

मदनगुपाल उहाँ ते सजनी मुनिपत दूरि सिधारे ।

वे समुद्र हम भीन धानुरो, कहे जोवं स्पारे ।

हम बातक दे जातर इयाम-दन, विषति सुपारस स्पारे ।

मधुरा वक्त आस दरलन ही, ओइ नंदपुण हारे ।

‘मूरदास’ हमको उलटी विधि भृतकहु ते पुनि भारे ॥

### राया का दंन्य

गोपियों में सब से अधिक कहण दशा राया थी है । उसकी दशा तो इनी करता है कि उसका द्वर तक भूनाई नहीं देता । देवत वभी कभी भक्तिन दीन देता में ही वह दिलाई दे जाती है—

“धति भसीन बृक्षभानु दुमारो ।

हरि जम जास भोड़ी दर दंवत, तिहि सामव न धुवारति सारी ।

“भथमुत रहति धतति भहि चितवति रद्यो गत हारे चित बुदारो ।

दूरे दिक्षुर दरन दुम्हताने ज्यो जलियो हिमकर की भारी ।

हरि मंत्रेण गुणि गृह्णन् गृह्णत भवि। हरि विरहिता, हूते परि जारी।  
 'गृह्णाम' ईते करि अीते, वज्र विनाश विन स्यायं गुणारी ॥"

इस प्रकार गान्ध है कि गोलियों की कल्पना दग्ध के बाहर में करिकी उमी  
 मनोरुद्धि की अभिभाविता है जो विवर के तारों में उम्मोदे कल्पनानियान हरि की  
 इमानाचय करते हुए प्रकार की थी । ही, एह घनार घड़श्वर उच्छेननीय है ।  
 ऐह घनार यह है कि उग गमय गूर को गुणि विराग नहीं वा कि कल्पनानियान  
 इधर नहीं पठना चाहें । यह उग गमय उन्ने प्रेषण दूरी का घनुभव करता  
 था, इन्हुंने यह वह बात नहीं रखी । यह उन्हें गोलियों के लग में दृश्य के  
 गाय परिष्ठ घाटयोद्यान का घनुभव हो गया है । उन्हें तो वह यहांते हैं कि  
 उन्हें पूर्णगा का एह अपिकार गा प्राप्त हो गया है । वे यह कृष्ण से स्पष्ट  
 और गरी याने राने में गमयें हैं । यही कारण है कि यह उनके दैन्य में  
 अभिभाव एवं निराशा नहीं है । यह दैन्य कस्तुर-प्रेम की वरम विवित वा  
 प्रवाग है । प्रेम की शानि हो जाने के परमान् तो विरह की कल्पणा भी एक  
 प्रकार वा गूर देने वाली होती है ।

प्रतः निरिखत है कि दैन्य भाव गूरदाम के मानम का एक स्यायी भाव  
 है जो उनकी वदा, विनयशीलता, भविन-भावना की तौलता तथा सहज द्रवण-  
 शीलता का परिपायक है ।

#### महान् १५—'सूर का भायापिकार' शीर्षक निबन्ध मिलिये ।

महाकवि गूरदास द्वारा रचित 'सूरसागर' की भाषा ब्रज भाषा है जो  
 हिन्दी का ही एक विशिष्ट रूप है । यदि हम सूरदास की शुद्ध साहित्यिक  
 भ्रज भाषा के पूर्व की राजस्थानी से मिलित भ्रज भाषा के विकास पर एक  
 दृष्टि डालें तो कहना पड़ेगा कि सूर किसी भ्रज भाषा की भजात परम्परा में  
 अवतीर्ण हुए थे, किन्तु उनका इसके परिपार और अलंकृति में बहुत बड़ा  
 हाथ है । जिस प्रकार द्विवेदी-गुण के हिन्दी के कवियों ने सङ्गीतोली की सत्ता  
 र सङ्गीतोली

के परिष्कार और अलवृति में यमुन्व सहयोग दिया था, उसी प्रकार सूरदास ने भी ब्रज भाषा के पूर्व रूप के होते हुए भी उसे सवारा और सजाया। यद्यपि सूरदास के पूर्ववर्ती कवियों—धर्मीर लुसरो, नामदेव, कबीर, गुह नानक आदि ने भी ब्रज भाषा में अपनी रचनाएँ रची, किन्तु भाषा का वह स्पष्ट व्यवस्थित एवं साहित्यिक नहीं कहा जा सकता। सूर ने ही सर्वप्रथम ब्रज भाषा को परिष्कृत एवं अलंकृत रूप में प्रयुक्त किया है। वे ही ब्रजभाषा के इस प्रकार के व्यवस्थित एवं साहित्यिक रूप के जन्मदाता माने जाने हैं।

### भाषा-पक्ष

किसी भी कवि की भाषा का घट्ठयन भावों के साथ रख कर करना ही योग्यकर होता है क्योंकि इसके अनिरिक्त ऐसा और कोई संदानिक भाषार नहीं होता जिसके बल पर यह प्रभागित रिया जा सके कि भाषा तथा भाव अलग-अलग रख कर देते जा सकते हैं। अभिव्यक्ति तो वास्तव में एक अलग वस्तु है। यदि कोई कवि भाषा के ही नये-नये प्रयोग करता है तो वह भाषा-श्रीड़ा ही बही जायेगी, उसे वाच्य-सूचन कराने नहीं बहा जा सकता। वाच्य-सूचन में मानविक हलचल वह स्थान बहुत महत्वपूर्ण है। उसी के अनुभार यद्यपि याने भाष उत्तरते चले जाते हैं, किन्तु जो कविताएँ दिना किसी घावेन के तिसी जाती हैं धर्षान् छन्दो होती हैं, उनमें अभिव्यक्ति भी सरलता से पूछक मिया जा सकता है। महाकवि गूरदास खेनना के थोभ औ बाणी देने वाले कवि हैं। वे केवल भाषा के प्रयोक्ता नहीं बहे जा सकते। यदि कोई उत्तरी भाषा का साधक, स्रोत, गम्भीरता असलता तथा व्याख्याकित देशना अहना है तो उसे सर्वप्रथम गोपियों की मानविक स्थितियों को देशना पड़ेगा कि इस प्रकार अनुरूप भाव औ तदनुरूप मानविकी याने भाष मिल गई है। यह गुण सूर भी भाषा में भ्रमरीन में विभेद रूप में स्थित होता है।

सूर महाकवि वे भीर भहान् हृदयगारी हे। अनु: भावना के रुठर के अनुभार भाषा के वह रूपों वा प्रयोग बरते में वे समय हुए हैं। उपर्युक्त तथा

हरिमोरे गुरि सहन मुक्त भई। इह विरहिति, दूते पनि जारी  
'मूरदास' के करिजीरे, बज बनिता दिन स्थान मुक्तारी ॥"

इस प्रकार 'गान्ध' है जि गोतियों की कल्पना दया के बहुत में इवि वी उड़ी  
मनोरुपी भी अभिलक्षण है जो विनय के पश्ची में उन्होंने कल्पनाविद्यात् हरि दी  
इत्याजाक्षना करने हुए प्रदर्श की थी । हाँ, एक प्रबन्धर भवत्य उच्छेषनीय है ।  
वह प्रबन्धर यह है कि उग गमय गूर को पूर्ण विकाश नहीं पा कि वहराविद्यात्  
इत्यु उन्हें जाना नहीं सकते । वह उग गमय उन्होंने यदेन्द्र द्वारी का अनुभव करता  
था, किन्तु घब वह जान नहीं रही । घब उन्हें गोतियों के घट में हृष्ट के  
साथ पनिष्ठ भातपीयना का अनुभव हो गया है । कहे तो वह सकते हैं कि  
उन्हें पृष्ठता का एक प्रधिकार ता प्राप्त हो गया है । वे अब कृष्ण से स्वर्ण  
भौत गरी याते करने में समर्पय हैं । यही कारण है कि घब उनके दैन्य में  
अविद्यास एवं निराशा नहीं है । वह दैन्य वस्तुतः प्रेम की चरम स्थिति का  
प्रकाश है । प्रेम की प्राप्ति हो जाने के पश्चात् तो विरह की कल्पणा भी एक  
प्रकार का सुख देने वाली होती है ।

प्रतः निरिचत है कि दैन्य भाव सूरदास के मानस का एक स्थायी भाव  
है जो उनकी अद्वा, विनयशीलता, भक्ति-भावना वी सीढ़ता तथा सहज ब्रह्म-  
शीलता का परिचायक है ।

#### प्रश्न ५—'सूर का भाषाधिकार' शोषणक निवन्ध लिखिये ।

महाकवि सूरदास द्वारा रचित 'सूरसागर' की भाषा ब्रज भाषा है जो  
हिन्दी का ही एक विशिष्ट रूप है । यदि हम सूरदास की शुद्ध साहित्यिक  
ब्रज भाषा के पूर्व की राजस्थानी से मिथित ब्रज भाषा के विकास पर एक  
दृष्टि ढालें तो कहना पड़ेगा कि सूर किसी ब्रज भाषा की अवश्य परम्परा में  
आवतीर्ण हुए थे, किन्तु उनका इसके परिकार भौत अलंकृति में बहुत बड़ा  
हाथ है । जिस प्रकार द्विवेदी-नुग के हिन्दी के कवियों ने सङ्गीतोली की सत्ता  
पहुंच से रहने पर भी, सङ्गीतोली में ही भासनी रचनायें रची थीं भौत खङ्गीतोली

जीव न परति, चहुं दिस चितवति, दिरहु अनन्त के बाहे ।  
उरते निकसि करत वयों न सोतल, जो पै कान्ह यहां है ।”

इसी प्रकार सूक्ष्म मानसिक स्थितियों के अनुष्ठप भाषा अनेक स्थलों पर देखी जा सकती है । शब्दों की पुनरावृति तथा सम्बोधनात्मक ‘रे’ द्वारा भ्रमर को उठाने का कवित्यपूर्ण विधान तथा साय-साय माधुर्य इन पंक्तियों में दर्शनीय है—

“जा जा रे भौरा ! दूर दूर !  
रंग रूप और एकहि प्रूरति, मेरो मन कियो चूर-चूर ॥”

इसी प्रकार ‘के’ का प्रयोग कर आत्महत्या के प्रयोग बताते हुए निम्न-लिखित पंक्तियों में शब्दावली अत्यन्त करणा हो गई है—

“अब या तनहि राखि का कीजे ।  
सुनि री सखो ! इयामसुन्दर दिन, छाँटि दिसम विस बीजे ॥  
के निरिए पिर चड़ि के राजनी, के स्वकर सोत सिव दीजे ।  
के दहिए दाहन दावानल, के तो जाय जमून थेति लीजे ।”

कहीं तक उदाहरण दिये जाएं ‘सूरसापर’ में सूक्ष्म मानसिक स्थितियों के उदाहरण भरे पढ़े हैं । प्रत्येक प्रबल मानसिक स्थिति के बलए में सूर की भाषा का रूप भिन्न-भिन्न दृष्टिगोचर होता है, किन्तु भिन्न होते हुए भी उसमें एकहयता विद्यमान है जिसका एक मात्र बारण है सभी मानसिक स्थितियों में सूनवत् पिरोई गई ‘प्रिय विषयक रति’ । सूर की भाषा का घम-ल्कार तभी समझ में आ सकता है जबकि इस स्थायी भाव को पूछ करने वाली अनेक भावों की तरंगों को स्पष्टतः घलग घलग पहचान लिया जाय ।

‘रे’ का प्रयोग

जब भाषा के प्रयोग में सूर भी कुछ विशेषतायें भौत दृष्टिय हैं । वैदिक ‘ऋ’ के स्पाल पर ‘रे’ ‘र’ का प्रयोग कर सूर ने भाषा को होम्ल बनाने का

विद्वुप करते समय उनकी भाषा भी व्यांग्यभरी और खल हो जाती है। सामान्य बोलचाल के शब्दों के प्रयोग की ऐसे प्रसंगों में अधिकता रहती है निम्नलिखित उदाहरण प्रमाण के लिए प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

"अथो, जाहु तुम्हें हम जानें ।

स्याम तुम्हे हाँ नाहि पठाये, तुमहि बीच भुसाने ।"

×            ×            ×            ×

"अथो, भलो करो तुम आये ।

ये बातं कहि कहि पा तुल में दज के लोग हुंसाये ॥"

×            ×            ×            ×

"कहो वहो ते आये हो ।

आनति हो घनुमान भलो तुम, आदव नाय पठाये हो ॥"

×            ×            ×            ×

"अथो जान्यो ज्ञान तिहारो ।

जाने वहा राज गति सोता, घन्ता घहोर विचारो ॥"

इसी प्रकार भावातिरेक-प्रधान स्थलों की भाषा में कवि संस्कृत प्रचाल तुम्हेम शब्दावली का प्रयोग नहीं करता, बरन् ऐसा प्रशीत होता है जि भाषा कवि के घनाम् से निरत रही है और उगमें कोमङ्गला अधिक वड़ जाती है। व्यंग करने समय जो स्त्रीक और भृत्याहट दिलाई पड़ती है वह यही दीनता, दिवशता और घड़माद में परिवर्तित हो जाती है। मानविक निर्विति के घनुगार मानो भाषा भी दीन, दिवश और घड़माइमयी हो गई है—

"काहे जो सोवीताप कहावत ?

जो वे मधुहर वहन हुमारे, सोतुल काहे न भावन ॥"

×            ×            ×

"अथो ! वह दिन ताने काहे ?

निन दिन नदयन तप्तन वरहन को, तुम को वहन दिव-काहे ।

मौद न परति, अहुं दिस चितवति, विरह अनन्त के दाहे ।

उरते निकलि करत वर्णों में सीतस, जो पै कान्ह यहाँ है ।”

इसी प्रकार सूक्ष्म मानसिक स्थितियों के अनुरूप भाषा भनेक स्थलों पर देखी जा सकती है । शब्दों की पुनरावृति तथा सम्बोधनात्मक “रे’ द्वारा भ्रमर को उठाने का कवित्वपूर्ण विद्यान तथा साध-साध भाष्यर्थ इन पंक्तियों में दर्शायी गयी है—

“जा जा रे भौरा ! दूर दूर !

रग रूप और एकहि भूरति, मेरो मन कियो चूर-चूर ॥”

इसी प्रकार ‘के’ का प्रयोग कर आत्महत्या के प्रयोग बताते हुए निम्न-लिखित पंक्तियों में शब्दावली अत्यन्त काहरण हो गई है—

“अब या तमहि राति का कीजे ।

मुनि रो ससी ! श्यामसुन्दर विन, बाँटि दिसम विस पीजे ॥

के विरिए गिर घड़ि के सजनी, के स्वकर सीस सिव दीजे ।

के बहिए दाहन दावानल, के तो जाय जमून धंसि सीजे ।”

कहीं तक उदाहरण दिये जाय ‘सूरसागर’ में सूक्ष्म मानसिक स्थितियों के तदनुरूप भाषा के उदाहरण भरे रहे हैं । प्रत्येक प्रबल मानसिक स्थिति के बर्णन में सूर की भाषा का रूप भिन्न-भिन्न दृष्टिगोचर होता है, किन्तु भिन्न होते हुए भी उसमें एकरूपता विद्यमान है जिसका एक मात्र काहरण है सभी मानसिक स्थितियों में सूत्रवत् पिरोई गई ‘श्रिय विद्ययक रति’ । सूर की भाषा का अमल्कार सभी समझ में आ सकता है जबकि इस स्थायी भाव को पृष्ठ करने वाली भनेक भावों भी उरंगों को स्पष्टतः अलग अलग पहचान लिया जाय ।

‘रे’ का प्रयोग

ब्रह्म भाषा के प्रयोग में सूर की कृषि विदेशीयों और दृष्टव्य है । वैदिक ‘ऋ’ के रूपाल पर ‘रे’ रा प्रयोग कर सूर में भाषा को बोलत बनाने का

प्रयोग किया है । उन्होंने इसी हेतु शब्दों का प्रयोग भी किया है । अनुतापिक  
में उत्तरान कोणतारा इन वचनों में देखिये—

“कही तो गुण धारनी सकाँड़,  
कर कंठन तै भुज दाँड़ भई ।  
वज्र तै है कंठन के न गई,  
ऐसो गुनियत है है कंठन ॥”

### ध्यान्यायमूलक शब्दों का प्रयोग

ध्यान्यायमूलक शब्दों का प्रयोग भी सूर भी भाषा की एक विशेषता है ।  
अनि-पनुकरणमूलक शब्दों का प्रयोग ‘मूलागर’ में देवत शब्दों से कही  
भृषिक विमता है । सूर ने गस्कूल के तथ्यम शब्दों पर प्रयोग भी पर्याप्त मात्रा  
में किया है । विनोद ल्प से ऐसा प्रयोग वही दिग्गाई देता है जहाँ वे भागवत  
पर आपार भृषिक सेने हैं । एक उदाहरण देखिये—

“पानि-पल्सव-रेत गनि गुन-ध्यवधि विधि संपान ।  
चन्द्र कोटि प्रकास मुख, ध्यवतक कोटिक भान ॥  
कोटि मन्मथ वारि छवि पर, निरति दीजति ध्यान ।  
भृष्टि कोटि खोदंड शब्द, ध्यवतोक्तनी संपान ।  
कोटि वारिज थंक नयन, कठाचछ कोटिक शान ॥”

तत्त्वम शब्दावली का प्रयोग कवि वही अधिक करता है जहाँ उसे चित्रण  
करना होता है । जहाँ वह भाव-प्रवाह में प्रवाहित होता है वहाँ तत्त्वम-  
शब्दावली का प्रयोग कम होता चला जाता है ।

थी प्रेमनारायण टंडन ने ठीक ही लिखा है कि सूर में स्वर-सन्धि प्रधान  
शब्द ही अधिक मात्रा में मिलते हैं । व्यंजन सन्धि तो ध्यवाद रूप में ही है ।  
सूर ऐसे शब्दों के प्रयोग से प्रायः भलग ही रहने का प्रयास करते हैं जो भाव-  
प्रवाह के मध्य बापा बन कर काव्य की प्रेषणीयता को हानि पहुँचाते हैं ।

कहने का तात्पर्य यह है कि जिस शब्द से सौन्दर्य में वृद्धि होती है, सूर ने परिस्थिति और भाव के अनुसार उसी शब्द का प्रयोग किया है। सूर ने विदेशी शब्दों जैसे अरबी, फारसी आदि को भी छहण किया है, किन्तु ऐसे बनाकर। एक उदाहरण दृष्टव्य है—

“कोउ सखि नई चाहूँ सुनि आई ।

यह ब्रजभूमि सकल सुरपति थे, मदन मिलिक करि आई ।

घन घायन, वगपाति पटोसरि, द्वैरक्ष तडित सुहाई ॥”

यहाँ ‘मिलिक’ शब्द अरबी भाषा का है।

### कहावतें एवं मुहाविरे

कहावतों एवं मुहावरों का काव्य में एक विशेष महत्व है। इनके प्रयोग से काव्य विकित और सामान्य जन सभी की वस्तु बना रहता है। वह व्यवहारिक जीवन से दूर जाकर नहीं पड़ता। सभी उसे हृदयगम कर सकते हैं। उदाहरण के तिए आपावादी और प्रपोगवादी काव्य में लोकोक्तियों का प्रयोग नहीं मिलता, क्योंकि जनता के व्यावहारिक जीवन से बहुत दूर जा पड़े हैं। रीतिकाल की अलंकृत दैनी में भी इनका प्रयोग कर्य मिलता है। रीतिकालीन आचारों ने तो ‘लोकोक्ति’ को एक अलंकार के रूप में परम्परा-निर्वाह के लिए ही प्रयुक्त किया है, किन्तु सूर ने लोकोक्तियों का बहुत अधिक प्रयोग किया है जिससे उनकी भाषा में सजीवता आ गई है। कुछ उदाहरण दृष्टव्य हैं—

हमारे हरि हारिम को लकरो ।'

|   |   |   |
|---|---|---|
| X | X | X |
|---|---|---|

‘बिना भोति मुम बिन लिलत हो ।'

|   |   |   |
|---|---|---|
| X | X | X |
|---|---|---|

‘कृत लयी अब बढ़ि बढ़ि भात ।'

|   |   |   |
|---|---|---|
| X | X | X |
|---|---|---|

“जोग हयोरी भज न बिकहें ।”

दास छाँडि कं कटुक नियोरी, को धपबो मूल रह्हे ?

मूरी के पातन के केना को मुकताहल देहें । ”

×                    ×                    ×

‘छठी आठे मोहि कान्ह कुवर सों ।

×                    ×                    ×

‘वाई आगे पेट दुरावति पौच की सात लगायो भुडि । ”

×                    ×                    ×

कहुँ लट पव, कंसे लंपतु है हापिन न संग शाइँ ।

काही भूल गई बयारि भल, बिना दूष पूत माइँ ।

सूरदात तीर्तों नहि उपजत, परियाँ, पान, कुम्हाइँ ॥”

### ‘अलंकारों का प्रयोग

अलंकारों के निर्वाह में भी भाषा का चमत्कार दिखाई देता है । इनमें भाषा के सौन्दर्य में वृद्धि होती है । सूरदास जी ने अलंकारों में यमक, अनुशास, उपमा, रूपक, उत्पेशा तथा भृतिशयोजित भादि कुछ अलंकारों का प्रयोग भृत्यत्व स्वाभाविक ढंग से किया है । इनमें भी उपमा और उत्पेशा अलंकार का प्रयोग कुछ भूमिक मात्रा में दिखाई देता है । इनकी उपमायें यदि भावित्व भृत्यत्व उपस्थित कर देती हैं तो इनके उत्पेशा के प्रयोग में इलाना की नवीनतम देखते ही बनती है । किसी भी कवि का भाषा पर अधिकार सींगलपक के निर्वाह में दिखाई दे जाता है । मूर ने किनते ही पढ़ों में सांगलपक का गुम्र निर्वाह दिखाया है । मूर की अलंकार-पौत्रना के कुछ उपाहरण ऐसिए—  
उपमा—‘जोग हमें ऐसो लागत, उयों तोहि खर्च पूस ।’

‘भ्रष्ट भन भयो तियु के लग उयों किरि किरि तारत लहान ।’

उत्पेशा—‘इहियो मग्द कठोर भये ।

हम दोउ बीरे शारि घर-घर लानो दाती सौंपि गये ॥’

'रतन जटित कुँडल थवननि कर गंड कथोतनि भाँई ।  
मनु दिनकर-प्रतिविम्ब मुकुर महं दूँडत यह छवि पाई ॥"

संय रूपक—

प्रीति करि दीन्ही गरे दुरी ।  
जेसे बधिक धुगाय कपटकन पाउ करत चुरी ॥  
मुरसी मधुर चेप कर कापो, मोर चन्द ठटवारी ।  
बंक बिलोकनि सूक लागि बस, सकी न तनहि सम्हारी ॥  
तत्त्वसत छाँडि चले मधुबन को फिरि के सई न सार ।  
मुरदात वा कलपत तरोधर, केरि न बैठी झार ॥"

शब्द शक्ति

वास्तव में सूर की भाषा घर्य गाम्भीर्य से पूर्ण है । उसमें लक्षणा और अंजना का बहुत भधिक प्रयोग हुआ है । पदा—

१. रुदि लक्षणा—

'आए जोग सिलावन पाँडे ।  
काकी मूल गई बयारि भलि, बिना दूष धूत माँडे ।  
सूरदास सीनों नहीं उपर्जित, धनिया, धान, कुम्हारे ॥'

२. गोरख प्रयोजनवती लक्षणा—

मुरसी मधुर चेप कर कापो, मोर चन्द ठटवारी ।  
बंक बिलोकनि सूक लागि बस, सकी न तनहि सम्हारी ॥"

३. शुद्ध प्रयोजनवती लक्षणा—

'ऊथो ! तुम सब साथी मोरे ।  
ऐ मधुर छूट तिनके, रोते भरे, भरे गहि छोरे ॥"

उगादान सदागु—‘गूर गहों सी ह्यामागन हैं निमसी वयों कीजिये सगाय’

मथागु मधागा—‘पह तन जरि के भस्म हूँ निबरणी, बहुरि ममान जगायो’

सारोगा सदागु—‘तुम्हरे दिरह, अननाय धर्मोत्रिय नयनन नदी बड़ी’

सीने जात निमेय तुस बोझ एने मान चड़ि ।

गोतक नव नीका म सहत चलि, हयों गरकनि छड़ि खोरति ।

झरथ स्वारा समीर सरंगन तेज तिलक तरन तोरति ॥’

साध्यवसाना सदाण—‘अच्छे कमल-कोय रस सोभी, डूँ भलि सोच करे।

कलक देलि धो नवदत के दिग बदते उम्हकि परे ॥’

यमिधामूला व्यंजना—‘रहु रे मधुकर ! मधुतम बारे ।’

सदाणमूला व्यंजना—‘ऊथो ! भसी करी घब आये ।’

इस प्रकार हमने देखा कि सूर का भाषा पर अमाधारण अधिकार था। उनकी कविता के अधिकांश विषय बात्सत्य एवं शृंगार सम्बन्धी हैं अर्थः उनके काव्य में ओज की अपेक्षा प्रसाद एवं भाषुर्य गुण ही अधिक परिमाण में ग्राह्य होता है। अतः इनके काव्य में कोमलकान्त पदावली का ही बाहुल्य दिखाई देता है। सूरदास की भाषा की एक विशेषता यह भी है कि वे भावों के अनुकूल ही शब्दों का प्रयोग करते हैं। शब्द-चयन में सूर बहुत ही कुशल हैं। जो शब्द उन्होंने जहाँ बैठा दिया इसके स्थान पर कोई भी उसका पर्यायवाची शब्द उतना ठीक नहीं बैठ सकता। उससे स्पष्ट है कि उनका भाषा पर असाधारण अधिकार था। सार्वक शब्द योजना बस्तुतः सूर की भाषा की एक बहुत बड़ी विशेषता है।

### धारावाही प्रवाह

उनकी भाषा की एक अन्यतम विशेषता है उसका धारावाही प्रवाह जो संगीत और ताल के संयोग के कारण और भी अमङ्क उठा है। उनकी भाषा निःसन्देह रूप में अत्यधिक बलवती एवं सजीव रही जा सकती है। भावों के

मनुष्य विशिष्ट शब्दावली तथा मुहावरे एवं लोकोवित्यों के प्रयोग ने भाषा में जो प्रवाह एवं सजीवता उत्पन्न कर दी है, उससे सूर का भाषा विज्ञ होना औ प्रमाणित होता ही है, उनका भाषा पर भसाधारण अधिकार भी दृष्टिगत होता है ।

महात्मा सूरदास कवि होने के साथ साथ भक्त और कथावाचक के रूप में भी हमारे सम्मुख आते हैं । कथावाचक के रूप में उनकी भाषा का वह साहित्यिक रूप नहीं है जो कवि रूप में दृष्टिगत होता है । एक उदाहरण इस बात को स्पष्ट कर देगा—

“भारत पुढ़ जीतम जब भयो ।  
दुर्योधन घकेत तहाँ रहो ॥  
अश्वत्यामरा तापै आई ।  
ऐसो भाति कहौ समझाई ॥  
हमसों तुम सों बाल मिताई ॥  
हमसों कछु न मई भसाई ॥”

स्पष्ट है कि उपर्युक्त वंशित्याँ सूर का भाषा पर भसाधारण अधिकार प्रदानित नहीं करतीं, किन्तु जहाँ सूर ने भक्त तथा कवि रूप में भाषा का प्रयोग किया है वहीं वे निश्चत रूप में भाषा के महान् शिल्पी सिद्ध होते हैं । ‘सूरसागर’ में सूर भक्त और कवि रूप में ही हमारे सम्मुख आते हैं । अर्थः वहाँ भाषा की दृष्टि से भी महान् वंशित हो माना जायगा । यदि ऐसा नहीं है तो किर भी एक ही लीला पर अनेक पद होते हुए भी सरसता किस प्रकार बनी रहती है ? पाठकों वो अरुचि वयो नहीं होती ? स्पष्ट है कि सूर का वर्ण भाषा पर भसाधारण अधिकार था । इनभाषा सूर के प्रति सदैव कृतज्ञ रहेगी

प्रश्न १६—‘सूर ने मानव-सौदर्य का जंता अपूर्द्ध विद्वन् किया है, जंता किसी घन्य अवि ने नहीं ।’ इस कथन को समीक्षा कीजिये ।

हिरी के प्रगिद एवं पमर वाले 'मूर्यगात' में महाकवि सूरदाम ने प्रावद-सौदर्य के अर्थात् व्याख्या-वित्र विभिन्न लिये हैं। इन स्पष्ट-वित्रों में वरि की भावना, वल्लना, वला कुमलना और शीती का अमन्कार यह एक साप व्यक्त हुआ है। महारामा मूर के इष्टदेव धीरूप्य हैं। उन्होंने धीरूप्य के अंग्रह में लेकर विगोरावस्था तक के अर्थात् व्याख्या उन्होंने हैं जिनमें कवि की विभिन्न-सूचातां देखने ही बनती है।

### इय चित्रण

मगवान् कृष्ण पुटनों चलने हुए नन्द के आगम में खेलने छिट्ठे हैं। चिर पर वे अनेक रगों की कुलहि पारण लिये रहते हैं। उनके कपोलों पर उनकी पुंछरासी सटे सटक रही हैं। अरण, श्वेत, वीत और नीले रंग का सटवन माथे पर सुधोभित है। वे जब किलक कर हसते हैं तो उनके दूष के छोटे-छोटे दबेत दौत चमक जाते हैं जो अत्यन्त सुन्दर प्रतीत होते हैं। कभी कभी तुलना कर वे खडित शब्द और वावद बोलते हैं। पुटनों चलने के कारण उनका शरीर धूल से सना रहता है जो और भी आवर्यण प्रतीत होता है। वालन्त्य की भावना को उद्दीप्त करने के हेतु शिशु का यह सरल वित्रण भी कर्म प्रभावशाली नहीं है, विन्तु महाकवि सूर की सौन्दर्यानुभूति ने प्रहृति के सौन्दर्य-भण्डार से अनेक उपकरण जुटा-कर इसे और भी अधिक प्रभावशाली बना दिया है। एक चित्र देखिये—

**"कहीं तो बरनों सुन्दरताई ।**

**खेलत कुंवर कनक प्राणि में नैन निरलि छवि पाई ॥**

**कुलही ससति सिर स्पाम सुन्दर के बहु विवि सुरंग बनाई ।**

**मानो नव घन ऊपर राजत मधवा घनुप चढ़ाई ।**

**अति सुदेस मृदु हरत चिकुर मनमोहन मूल बगराई ।**

**मानो प्रणट कंज पर मंजुल भ्रति-प्रवत्सी फिर आई ॥**

**नील, सेत, धूम धीत, सालमनि सटकन भाल लवाई ।**

सनि गुह- घमुर, देव गुह मिति मनु भोभ सहित समुदाई ॥  
 दूष-वत् दुति कहि न जात कष्ट, अद्भुत उपमा पाई ।  
 किलकति-हस्तं दुरति, प्रगटति मन, घन में विज्ञु छटाई ॥  
 क्षणित बधन देत पूरन गुल भ्रतप भ्रतप जल पाई ।  
 धुदूरवनि घसत रेतु तन मणित, सूरदास छति जाई ॥”

दिन-दिन बढ़ते हुए श्रीकृष्ण की अगणित भवस्थाओं, भ्रसंख्य परिस्थितियों तथा भ्रनेक प्रकार के भनोहर प्रसंगों की कल्पना करके महाकवि सूर ने इसी प्रकार के सुन्दर चित्र उतारे हैं । पालने में भ्रलने, हसने, किलकने, माता का ह्राय पकड़ कर लड़खड़ाते हुए आगे बढ़ने, नाचने, मालन के लिए भ्रगड़ने, चन्द्रभा के लिए हठ करने, बालबूद के साथ खेलने, बन से बापित आने आदि भ्रनेक परिस्थितियों में कृष्ण के बाल-रूप की अद्भुत शोभा के घनेकों जगमगाते और बोलते शब्द-चित्र महाकवि सूर ने उतारे हैं । इन चित्रणों में सूर की सौन्दर्यासनित का प्रकटीकरण उत्कृष्ट रूप में हुआ है, किन्तु उनकी यह सौन्दर्यासनित किसी भी दशा में भावों के भ्रात्रम से बाहर नहीं निकलती है । ऊपर जैसे प्रसंगों के चित्रण में कवि ने अधिकाम रूप में बातसत्य का उद्देश किया है । इसका एकमात्र कारण यह है कि कृष्ण के रूप-दर्शन में कवि के हृदय में यशोदा, नन्द आदि का भाव ही निहित रहता है । यंशव के एक चलनीचत्र के उदाहरण से यह जात स्पष्ट हो जायगी—

“जसुमति दधि भयन करति, बेठी बर आम अभिर,  
 ठाड़े हरि हस्तं नार्ह चंतिपनि छवि छाँजे ।  
 चित्तवत् चित लै चुराइ, शोभा छराई न जाइ,  
 मनु मुनि-मन हरन-हराम शोहिनी दब साँजे ।  
 जननि कहलि नाचो तुम दैहों  
 हनुक भूतुक घसत धाइ नूपुर-धुनि  
 यायत गुन सूरदास, बाढ़यो

हिंडी के प्रगति एवं धर्म कान्त 'मूर्खान्द' में महाराजा शूद्रन मानव-गोदरे के घण्टय वा-विव विभिन्न किये हैं। इन व्यक्तियों में ही भावना, व्यवसा, व्यवसाय कुम्हनाय और शैक्षी का अवकाश मव एक व्यवस हुआ है। महाराजा गुरु के इष्टदेव शीरुण है। उन्होंने शीरुण के दंडन में एवं विशेषज्ञताया तक के घण्टय वा-विव उपारे है विनये की विक शूद्रनाय देगो ही बनायी है।

### इष्ट विद्वान्

भगवान् शूद्रनो वनो हृषे नम्द के दीपन में लेपने छिटे हैं। वे पर के घनेक रगों की कुम्हि पारण विवे रहते हैं। उनके करोनों पर उन पुंष्परासी सटे मटक रही है। परहु, दोन, दीन और नीने रथ का मटक माथे पर सुगोमित है। वे जब किनक कर हंसते हैं तो उनके द्वय के छोड़े द्वेष दीत चमक जाते हैं जो घट्यन्त सुन्दर प्रतीत होते हैं। कभी कभी हृषे कर वे राष्ट्रित शब्द और वारद बोलते हैं। शूद्रनों बनने के बाल्य वर्ष दशीर धूस से सना रहता है जो और भी आवर्धण प्रतीत होता है। वर्ण की भावना को उदीप्त करने के हेतु शिगु का यह सरल विभु की क्ष प्रभावशाली नहीं है, किन्तु महाकवि सूर की सौन्दर्यनुभूति ने भवति के चीन्द्रध्य-भण्डार से घनेक उपकरण जुटाकर इसे और भी व्यक्तिक इनामानो बना दिया है। एक विव देखिये—

"कही लो बरनो सुन्दरताई ।

लेसत कुंवर कनक धर्मान में मेन विरति छदि शाई ॥

कुस्ती सतति तिर स्पाम सुन्दर के बहु विवि सुरंव बराई ।

मानो नव धन ऊपर रामत मधवा धनुष चड़ाई ।

ध्रति सुदेस मृदु हरत चिकुर मगमोहन मूल बपराई ।

मानो ग्रगट कंज पर चंद्रुल ध्रति-ध्रवतो छिर शाई ॥

नील, सेत, धरु पीत, सासमनि सटकन भास हवाई ।

( १३६ )

तनि गुरु- घमुर, देव गुरु मिलि मद्भू भीभ सहित समुदाई ॥  
 दूष-जत दुर्गति कहि न जात कछु, भद्रभुत उपमा पाई ।  
 किलकाति-हसंत दुरति, प्रगटति मन, घन में विज्ञु छलाई ॥  
 सहित यचन देत पूरन मुख प्रसंप ग्रसंप जल पाई ।  
 युद्धवनि चलत रेतु तन महित सूरदास बलि जाई ॥”

दिन-दिन बढ़ते हुए श्रीकृष्ण की अगणित अवस्थाओं, भ्रसंख्य परिस्थितियों तथा अनेक प्रकार के मनोहर प्रसंगों की कल्पना करके महाकवि सूर ने इसी प्रकार के मुन्दर विच उतारे हैं । पालने में भलने, हसने, किलने, माता का हाथ पकड़ कर लड़क़ाते हुए भागे बढ़ने, नाचने, मालन के लिए भ्राडने, चन्द्रमा के लिए हठ करने, बालबूद के साथ खेलने, बन से वापिस आने आदि अनेक परिस्थितियों में कृष्ण के बाल-रूप की भद्रभुत शोभा के अनेकों जगमगाते भौंर दोलते शब्द-विच महाकवि सूर ने उतारे हैं । इन विचणों में सूर की सौन्दर्यासङ्गि का प्रकटीकरण उत्कृष्ट रूप में हुआ है, किन्तु उनकी यह सौन्दर्यासङ्गि किसी भी दशा में भावो के आश्रय से बाहर नहीं निकली है । क्यार जैसे प्रसंगों के विचरण में कवि ने अधिकांश रूप में चालसंख्य का उद्देक किया है । इसका एकमात्र कारण यह है कि कृष्ण के रूप-दर्शन के कवि के हृदय में यशोदा, नन्द आदि का भाव ही निहित रहता है ।

एक चल-चित्र के उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जायगी

“जसुमति दधि मधन करति, देठी भर

ठाढ़े हरि हसंत नार्हि वंतियनि

चितवन चित से

मनु

— ५ —

कृष्ण की मोहिनी छाँड़ि का सर्वाधिह प्रभाव उन लोगियों पर पड़े जो मधुर भयवा हींगा रहते हैं प्रेरित है। कृष्ण के जिस बात-स्था से यशोदा तथा अन्य वपस्क नर नारियों के हृदय में बालस्य का उड़ेंक है, उसी रूप से शिशोरियों और नवोदारियों के हृदय में दाम्पत्य भाव जागरण होता है। एक नव-वयु प्राप्ति प्रनुभव गुना रही है—

“पाञ्च गई हौं मग्नपदन मैं, वहा वहूं प्रह खंत री ।  
चहूं और चतुरण सच्छमो कोटिक दुहृष्ट खंत री ॥  
प्रमि रही गित तित इवि मधनो नत देघ-पुनि साँब री ।  
बरनों कहा सदन की शोभा, वंकुंठहूं तं राजे री  
ओलि सई नव वधु जानि जहैं, खेतत कुंधर कन्हाई री  
मुख-देहत मोहिनों सी सागे, रूप न बरन्यो जाई री ॥”

महाकवि सूरदास ने कृष्ण के रूप को चित्रित करने के लिए भयनी प्रवृक्षना शक्ति द्वारा प्रकृति के सौइयं-कोण में से भी अनेक उपमान सोबत निकाले हैं जिनसे चित्रण में भीर भी कलात्मकता का समावेश हो रहा है एक उदाहरण दृष्टव्य है—

“लटकन लटकि रहे भ्रू ऊपर, रंग रंग मनि यन सोहे री ।  
मानहूं गुद सनि सक एक हँड़, लाल भाल पर सोहे री ॥  
गोरोचन की तिलह, निकट की कजर बिडुका सागयो री ।  
मनो कमल की पी पराण, भ्रति सावक सोइ न जागयो री ॥  
थियु आनन पर दीरथ लोचन नासा लटकत मोतो री ।  
मानो सोम संग करि स्त्रीने जानि द्वापने गोतो री ॥  
सोपन भाल इयाम उर सोहे विच बंध नहू छवि पावे री ।  
मनो हँज ससि नलत सहित है उपमा कहत न द्वावे री ॥”

इतने उपमानों की झड़ी लगाने के बाद भी सूरदास जी को यही प्रवीर

होता है कि भ्रष्टी कृष्ण की रूप-राशि का एक घंटा भी पूर्णतया प्रगट नहीं हो पाया है । उनकी दशा इस समय उस ओर के सदृश हो रही है जो भरे पर में लड़ा-खड़ा यह सौच रहा है कि क्या उठाया जाय और क्या छोड़ दिया जाय । देखिये, कवि क्या कह रहा है—

"सोभा तिथु धंग धंगनि प्रति, बरनत नाहिन घोर री ।  
 वित देखो मत भयो तितहि को मनो भरे को घोर री ॥  
 बरनो कहा धंग धग सोभा, भरी भाव-जल रात री ।  
 जात गोपाल बाल छबि बरनत कवि कुत करि है हात री ॥  
 जो मेरी धेखियन रसना होती कहती क्षप बनाइ री ।  
 चिरजीवहु जसुदा को दीदा, 'सूरदात' बति जाइ री ॥"

### मानव-सौदर्य

महात्मा गूरुदास ने थीकृष्ण के रूप में मानव सौदर्य की अपेक्षा कल्पना उपस्थित की है । थीकृष्ण का रंग द्याम है और हमारे देश में द्याम वरणे सौदर्य और आकर्षण का प्रतीत भाना जाता है । कृष्ण के शरीर का प्रत्येक धंग धत्याधिक आकर्षक है । उनके नस्ब धर्मन्त्र चमकीले हैं, उनके चरण धरण रंग के हैं, उनके जानु एवं जंपाएँ मांसल हैं और ऊपर से नीचे को ओर जम्मायः पतली होती चली जाती हैं । उनकी कमर लोण है और आकर्षक नाभिस्थल से बद्द तक विस्तीर्णं काली रोम राशि इनके पौरुष वी प्रतीक है । उनकी मुशायें विशाल हैं और उनके हाथ कमल के सदृश कोमल और मरण हैं । उनकी उंगलियाँ पतली एवं मुन्द्र हैं, उनकी धीरा, चिकुक, नासिका, घधर आदि सभी सौदर्यपुरान हैं । उनके दीत धर्मन्त्र द्वैत और चमकीले हैं और उनके नेत्र धर्मन्त्र विशाल, नुरीले एवं धूचल हैं । उनकी गृहुठियाँ धनुषाकार हैं तथा उनका भाल धर्मन्त्र विशाल है । उनके क्षोल धर्मन्त्र मुन्द्र हैं तथा उनकी पलाँ चुंचराली और धर्याधिक बालों हैं । बहुत का तालमे यह है कि उनका शरीर बहुत मुन्द्र है । इतने मुन्द्र धैर्य पर जब वे वस्त्राभूषण आदि

धारण कर सेते हैं तो उनका सौदर्य पौर भी अधिक बढ़ जाता है। सिर पर पौर-पंखों का मुकुट, कानों में मकराहृत कुँडल, कंठ में कठुला तथा मुजाहों, गुंजा आदि धातुओं, केहरि नह्सों तथा बनफूलों आदि की मालाये, कटि में पात वस्त्र, शरीर पर पीत पिछौरी, कमर में किकिणी, हाथों में पहुँचियाँ, भात पर कभी तिलक, कभी काजल-रेखा और कभी चदन, भुजाघों पौर वशस्त्र पर जँदन के चित्र, उंगलियों में मुद्रिकायें तथा समस्त शरीर भँगरामों से मुश्य-सित रहता है। उनके अधर पर मुरली विराजती है तथा वे त्रिपंची हृष में लड़े रहते हैं तब के सौदर्य का तो कहना ही क्या ?

उपर्युक्त प्रकार का धीरुषा का यह रूप जो मूर ने चिन्तित किया है सहज ही आकर्षक और मनमोहक है। यह एक दूसरी बात है कि धीरुषा की यह वेदाभूया भाष्युनिक समाज के लवि के समझ आम्य एवं प्रत्यन्त भसंस्वृत समझी जायेगी, किन्तु कृष्ण का सौदर्य तो वास्तव में इस बात में है कि वह महात्मा गूर की कल्पना को इतना संवेदित कर देता है कि वे सद्गुर विद्व का रूप सौदर्य एवं चिन्तित करके से याने हैं। एवि जो सौदर्य मानी जानी सोनों से देखता है, घरने वानों से मुनता है और जो कुछ वही उपने वाय्य में पहा है सभी जो साकर कृष्ण सौदर्य पर बलिदान कर देता है इन्हु किर भी वह संतोष नहीं पाता। उसे मही अनुभव होता रहता है कि उपने कुछ नहीं पहा। वह उम रौन्दर्य को देखने के लिए न तो घरने पान नैन ही पाता है और न उसका बग्जुन करने के लिए शम्भ। कृष्ण का सौदर्य तो एक मातार के पाँच घनन्त है, भागर है, सोहानीत है, बुद्धि और विवेक की शरणि के बाहर है—

“देखो याई मुग्धरता को गागर ।

इूपि विवेक बत वार न पावन, भगव होत मन लारण ।

तनु धनि व्याप आताप धंडु निधि, कटि वट बोन तरंग ॥

विनहन ललन अदिल रवि उपवन, भंडर वरति तब बद ॥

बेन मोन, बदराहृत कुँडल, मुद्र मरि मुमग भुजग ॥

कनक-खचित मनिमय आभूषण, मुखस्त्रम कन सुल देत ।  
जनुजल निधि माथे प्रगट कियो ससि, थी अब सपा समेत ॥  
देलि सहय सकल शोभी जन, रहीं विचारि विचारि ।  
सदपि 'सूर' सरि सकी न सोभा, रहीं प्रेम पञ्जिहारि ॥"

### श्लंकारों के द्वारा

कहीं तक कहें, सूरदास कृष्ण के सौदर्य को एक सागरक के द्वारा कहना चाहते हैं । उपर्युक्त में उपमान से जो अधिक और विलक्षणता है उसे कवि व्यतिरेक और उत्तरेशा के सहारे सूचित करते हैं, किन्तु किर भी वे उनके सौन्दर्य का बरंग नहीं कर पाते । कवि की चित्रण-कृशलता, अलकार-विधान-चातुर्यं तथा शैली की व्यंजनता की सराहना का क्या ? सराहना तो हमें उस भाव की करनी चाहिये जिसके बद्दीमूत होकर वे यह बहते हैं कि कृष्ण का रूप-नावण्य देखकर गोपियाँ चकित हैं । कृष्ण का धूंग प्रत्यंग गोपियों के मन बो सुनाने वाला है—

"ताहो निरलि हरि-प्रति धंग ।  
कोड निरलि नस्त इनु भूली छोड भरत जुग रग ॥  
कोड निरलि नूपर रही वकि कोड निरलि जुग जानु ।  
कोड निरलि युग बंध सोभा करति भन घनुमानि ॥  
कोड निरलि कठि थीत कछनी मेलसा इचिकारि ।  
कोड निरलि हर मामि की दुवि झार्यो तन मन थारि ॥"

इतना ही नहीं, यद्य प्रत्यंग वी शोभा प्रति धारण बदलती रहती है । जो रूप धारण धारण परिवर्तनशील हो, भला उसे पहचाना भी लिम प्रवार जा सकता है—

"सहो री सुनरता को रंग ।  
दिन दिन भाहि दरत दुवि औरे, कमल नैन के धंग ॥

यादिनि करि रापी आहति है, तातो शोकती चंग ।  
 वरन निमेष रितेष जातियन, सुनि भई भवि चंग ।  
 रापा मुख्या के झार आरी, भानी कोटि चंग ।  
 गूरदाता करु कहन न आवे भड़ निरा गति चंग ॥”

### रापा का शौन्दर्य

गृहातिं गूरदाता न रापा के शौन्दर्य के भी भनेह पद रखे हैं जिनमें  
 उग्छुने रथी के रूप-नाराय के विचलु की प्रतिमा का प्रकटीकरण किया है।  
 इच्छु के शौन्दर्य भी भानि रापा के शौन्दर्य में भी वही अनिवार्यताया रापा  
 असीविचलता है। बदि ने मुरापा रापा के रूप का वर्णन विस्तार के साथ  
 किया है। गोपियों के विषय में बदि का विचलु सामान्य ही इहा जा सकता  
 है, किन्तु इनके शौन्दर्य के वर्णन में भी बदि ने इनके द्वारा प्रत्यंग पर दृष्टि  
 ढासी है। राप के प्रसंग में बदि ने रापा का जो रूप-विचलु किया है वह  
 समस्त गोपियों के शून्यार वर्णन का प्रतिनिधि है। अतः राप के प्रसंग का  
 रापा का रूप-विचलु उद्घृत करना उपयोगी होगा—

“नीलाम्बर पहिरे तनु भामिनी, जनु धन में दमकति है दामिनी ।  
 सोता भहेजा, गनेत, सुलादिक, नारदादि सुनि को है स्वामिनी ॥  
 सति-मुख लिलक दियो मूगमद की, खुटिला लुभी जराय जरी ।  
 नारा तिस-प्रसून बेतारि-छदि मोतियन माँग सुहाय भरी ॥  
 चति सुवेस मृदु चिकुर हरत चित, गुये सुमन रहातहि ।  
 काथरी अति कमनीय सुभग तिर, राजति गोरी बालहि ॥  
 सिगरी कनक रतन मुहतामय, सटकत चितहि चुरावं ।  
 मानो कोटि कोटि सत मोहिनी, पाइनि भानि लागवे ॥  
 काम-कमान सामान भौंह दोउ, चंचल लैन सरोज ।  
 अमि गंजन धंजन रैसा है, बरथत दान भनोज ॥”

इस प्रकार हमने देखा कि सूर ने मानव-सौन्दर्य का अपूर्ण विकल्प किया है। उनसे पूर्व हिन्दी में सौन्दर्य का ऐसा विकल्प नहीं भिलता। सौन्दर्य का इतना पूर्ण एवं विशद विकल्प किसी भीर कवि ने नहीं किया है।

**प्रश्न १३—पुष्टि भालं किसे कहते हैं ? सूरक्षा पर इसका क्या प्रभाव पड़ा ?**

श्री बलभाषायं द्वारा संस्थापित पुष्टि-मार्ग को पूर्ण रूप से समझने के लिए शुद्धार्द्धतबाद को समझना अतिवायं या प्रदीप हीता है क्योंकि श्री आचार्य जी का पुष्टिमार्ग इसी दार्शनिक भवताद पर आधारित है। भवतः शुद्धार्द्धतबाद पर कुछ प्रकाश डालना भनुपगुत नहीं होगा।

### शुद्धार्द्धतबाद

यह बाद बहुत के अतिरिक्त और किसी की सत्ता को नहीं मानता। बहुत के तीन रूप हैं—

- (१) पूर्ण पुण्योत्तम रस रूप, मानन्दरूप परब्रह्म श्रीकृष्ण,
- (२) भवत बहा,
- (३) अंतर्यामी रूप।

भवत बहा पूर्ण पुण्योत्तम मानन्द रूप श्रीकृष्ण का घाम है। यही बहा विविध काल, कर्म, स्वभाव वाले प्रहृति जीव तथा अनेक देवी देवताओं के रूप में परिणत होकर प्रवट होता है। इसी भवत बहा ही भवत घाम में पूर्ण पुण्योत्तम श्रीकृष्ण के रूप में नित्य एक रस मानन्द में पल रहता है, किन्तु इसका वात्सर्य यह नहीं है कि श्रीकृष्ण का कोई प्राकृत दशीर है। वे निराकार और निर्गुण हैं। निराकार और निर्गुण होते हुए भी वे सहस्रों चरण, सहस्रों हाथ तथा सहस्रों मुख वाले हैं। इस परब्रह्म को जब एक से अनेक होने की इच्छा होती है तो वह अपनी लीला का विस्तार कर सकता है।

धौर वादा जीवी में प्रदात हो जाता है । यह यह वाक्य सृष्टि उपके द्वारा बन कर भी लिखा है । वाक्य वृहति भी इसका ही धंग है यह अब है । इस के एवं धंग के अनुच्छान नीति गुणों—गाय, रज और तप में ही विषय् इस धौर वादा की उत्तरांश होती है । ये नीति उमी घटार इस के अनुच्छान हे जाते हैं । इस इस के अनेक अनुच्छान धौर वादा हैं । धीरुद्धा ऐसे ही घटार इस है । धीरुद्धा ऐसे ही घटार इस है ।

इस वाद के अनुगार जगत् धौर जीव इस से भिन्न नहीं है । अगत् यदि इस के गत धंग में उत्तमूत्त हुआ है तो जीव उनके गत और चिन धंग से । इस का आनन्द धंग तो कभी-नभी ही प्राविभूत होता है । इम प्रत्यार लक्ष्य है इस धौर जीव तपा जह मृष्टि में धौरी और धंग का सम्बन्ध है । इस ही उनका नियित है और वह ही उनका उत्तरांश है । जगत् का चराचर रूप में आविर्भाव होने का आरण इस की इच्छा ही है यह इस और जगत् में कार्य और कारण का संबंध है । इस वाद के अनुगार जगत् रूप में अवश्य परिणत होने के कारण इस में बोई विवार नहीं आता है । माया वाद के सिद्धान्त की भावि यह उसमें रिति अनुदत्ता का आ जाना नहीं मानता । वह तो सैद्ध शुद्ध रूप में ही रहता है । इसी शुद्ध रूप में यह जगत् इस की इच्छानुसार लय होकर उसी में समा जाता है ।

इस वाद के अनुगार इस की वह इच्छा द्विति जिससे सृष्टि का प्राविभूत होता है, माया है । इस की माया की एक अविद्या नामक धवित होती है जो जगत् से भिन्न संसार की उत्पत्ति करती है । इसी के द्वारा जीव में महं भाव उत्पन्न होता है । अहम् और मम का भ्रमाव जीव को भोह यस्त वर देता है और उसमें द्वैत वृद्धि का जन्म हो जाता है । परिणामतः जीव अनेक प्रकार के दुःख उठाता है । भोह के जाल में फँसा जीव जो कार्य करता है उसी से वह दुःख उठाता है । जीव के जाल में फँसा रहता है । जन्म-मरण के इसी लक्ष का जीवन और मरण के वंधन में फँसा रहता है । जन्म-मरण की कृपा भ्रमवान् वी कृपा भ्रमवा अनुप्रह से ही नाम संसार है । जीव की यह अविद्या भ्रमवान् वी कृपा भ्रमवा अनुप्रह से ही

दूर हो सकती है, परन्तु यह अनुप्रह सब जीवों पर नहीं होता। जिस जीव पर ईश्वर का यह अनुप्रह होता है, वह पुष्ट जीव बहसाता है। ईश्वर के अनुप्रह से पोषित जीव ही पुष्ट जीव बहलाते हैं।

## पुष्टिभार्ग

इस भार्ग के प्रवर्तक श्री बहलभाचार्य जी ने पुष्टि की परिभाषा 'कृष्णानु-प्रहस्ताहि पुष्टि' बताई है, अर्थात् श्रीकृष्ण का अनुप्रह ही पुष्टि है। भगवान् का अनुप्रह होने पर ही जीव की भविद्या का नाश होता है और वह ईश्वरोन्मुख हो जाता है। तत्पत्त्वात् प्रयत्न करने पर उसकी मुक्ति हो जाती है, किन्तु भगवान् का अनुप्रह भी सब पर समान नहीं होता। जिनना भगवान् का अनुप्रह होगा, उनना ही जीव ईश्वर की ओर उगमुख होगा। दूसरे शब्दों में यही बात इस रूप में भी कही जा सकती है कि जीव के ईश्वर प्रेम की मात्रा ईश्वरानुप्रह पर निर्भर करती है। ईश्वर का अनुप्रह सब पर समान होता नहीं है, अतः कुछ जीव ईश्वर से कम प्रेम करते हैं और कुछ अधिक। इस भाषार पर पुष्टि भर्ति ईश्वरानुप्रह के मुहत्यं चार प्रकार हैं—

१. प्रवाह पुष्टि
२. मर्यादा पुष्टि
३. पुष्टि-मुष्टि
४. शुद्ध पुष्टि

इन प्रकारों में प्रथम तीन प्रकारों की भक्ति वाले जीव अर्थात् प्रवाह भक्ति वाले, मर्यादा पुष्टि भक्ति वाले तथा पुष्टि-मुष्टि भक्ति वाले—भगवान् का सानिध्य और मुक्त नहीं प्राप्त कर सकते। केवल वे ही जीव भगवान् का सामीप्य लाभ करके भानन्द प्राप्त कर सकते हैं जो शुद्ध पुष्टि भक्ति वाले हैं। जब वभी भगवान् भवतार लेते हैं तो भक्त भी उनकी लीलाओं वो देख कर भानन्द प्राप्त करने के लिए उत्पन्न होते हैं। भगवान् वी इन लोगों पर

तिंग हाता रोती है। यह हाता वें ही नहीं होती, वे भगवन् जी भगवा का पूज्य भगवान् के निए पर्वत पर देने हैं।

भव गुणितमार्ग भी परिमाणामें प्रमुख करना उत्तम होता। प्रतिष्ठित विद्वान् भी हरिगाम भी ने पूष्टि मार्ग भी विकेन्द्रियामार्गों पर विस्तार से प्रशंसा दाता है। उन्होंने बहा है—

“द्वित मार्ग में सौहित्य तथा भस्त्रीयिक, सहाय धर्मवा निष्काम सद राष्ट्रनार्थ का धर्माव ही शीरूप्य के इवद्वय प्राप्ति में साधन है धर्मवा जटी जो अत है वही साधन है, उसे पूष्टिमार्ग कहते हैं।”

शास्त्रव में—

“जित मार्ग में भगवद् विएहावस्या में भगवान् की सौका के प्रमुख व भाव से संयोगावस्या का सुल प्रमुखत होता है और द्वित मार्ग में सर्वनाथी में सौहित्य विषयों का स्याग है और उन भावों के सहित देहादि वा नभवान को समर्पण है, वह पूष्टि मार्ग कहताता है।”

उपर्युक्त परिमाणामों के धारार पर यह कहा जा सकता है कि पूष्टिमार्ग भवत को ईश्वर से बहुत धर्मिक प्रेम हो जाता है। भगवान् के द्वित भवत को चेत नहीं प्राप्त होता। वह दिन रात भगवान् के विरह में व्याकुल रहता है।

ईश्वर-चर्चा में उसे बहुत आनन्द प्राप्त होता है। ईश्वर लीलामें उचे आनन्दित करती हैं। भगवान् के अतिरिक्त उचे कुछ नहीं मुहावा। तारे सासारिक वैभव और सम्बन्ध उसे नितान्त नीरस और सारहीन प्रतीत होते हैं। प्रेम की वही धर्मस्या आगे जाकर इतनी तीड़वा को प्राप्त हो जाती है कि भक्त को संसार की विसी भी वस्तु से कोई मोह नहीं रहता। उसका कुछ स्वभाव ऐसा हो जाता है कि उसे संसार का कोई भी सुखद व्यापार एवं सम्बन्ध कोई रस धर्मवा आनन्द नहीं देता। वह भक्ति की चरम सीमा पर पहुँच जाता है।

## भक्त का भाव

अब प्रश्न यह हो सकता है कि भगवान् के प्रति उन्मुख होने के लिए मक्त में क्या भाव होता चाहिये ? साधारणतः हो इस प्रश्न का यही उत्तर है कि ईश्वर के प्रति उन्मुख होने के लिए कोई भी भाव हो सकता है । किसी भी भाव से मनित की जाय, यदि भक्ति में लग्न और सत्यता है तो भक्त अवश्य ही भगवान् का सामीप्य साम कर लेगा । भारत के सर्वप्रसिद्ध धार्मिक ऐन्य 'गीता' से भी हमारे इसी मत की पुष्टि होती है । 'भागवत' में भी स्थान स्थान पर यही लिखा है कि जो कोई भगवान् में नित्य काम, त्रोष, भय, स्नेह, ऐक्य और सौहार्द का भाव रखता है, वह भावनामय हो जाता है ।

यदि पुष्टि मार्गी भक्तों की भगवान के प्रति उन्मुख होने की भावना पर दृष्टिपात बिया जाय तो कहना पड़ेगा कि भारतम में तो बल्लभाचार्य जी ने बालत्यमाद की प्रथानंता पर ही बल दिया था । सर्वप्रथम बल्लभाचार्य जी ने शीताय जी के मन्दिर की स्थापना वी शी और गोवर्धन पर्वत पर कीते न आदि वी व्यवस्था के लिए सूर को नियुक्त किया था । उस समय कृष्ण के बाल-रूप का ही बरण शूल्य रूप से हुआ करता था किन्तु धीरे-धीरे बालत्यमाद से सत्य भाव का पागमन हुआ । बाद में तो माघुर्य भाव का समावेष भी हो गया था और स्पष्टतः कान्ता भाव की स्थिति हो चली थी । इस भाव की दृष्टि सम्भवतः वी बल्लभाचार्य जी की शी चैतन्य महाप्रभु से भेंट के पश्चात् बनी थी । शी चैतन्य महाप्रभु 'शीत गोविंद' के मध्य पदों वो गान्धाकर इतने भारत-विद्वार हो जाते थे कि उन्हें अपनी भी सूप नहीं रहती थी । कान्ता भाव वी प्रीति वी विरोपदामों पर दृष्टिपात करते हुए डाक्टर दीनदयानु गूज ने लिखा है—

'कान्ताभाव की प्रीति में प्रेम की आत्मोत्तरण और धार्मविहृति की अवस्था पूर्ण रूप में था जाती है । भारत-विदेश तथा भारतसमर्थन प्रेम-भक्ति वी सर्वोच्च दृष्टि है । मध्यमा भक्ति के साप्तन ये जो अग्निम अवस्था

आत्म-निवेदन को कहो गई है । वह कान्ता भाव में हो पूर्ण होती है ।"

हमारा कहने का तात्पर्य यह है कि इस प्रकार पुष्टिमार्गं कान्ता-रति में अपने चरम उत्कर्ष की मन्त्र प्रस्तुत करता है ।

### सूर पर प्रभाव

अब देखना यह है कि सूरदास पर इस पुष्टिमार्गं का प्रभाव रही तक पड़ा है ? इसमें कोई सन्देह नहीं है कि महात्मा सूरदास बल्लभ-सम्प्रदायी थे । सभी जानते हैं कि उन्होंने बल्लभाचार्य जी से पुष्टिमार्गं की दीक्षा पाई थी । इतना ही नहीं, वे वो पुष्टिमार्गं के अनुयायी भावन कवियों में अपना विचित्र स्थान रखते हैं । श्री बल्लभाचार्य जी के पुत्र तथा उत्तराधिकारी स्वामी विठ्ठलनाथ जी ने 'भट्टाचार्य' नाम से जिन आठ कवियों को एकत्र किया था उनमें सूरदास जी का नाम भी था । नाम ही नहीं, वे भट्टाचार्य के सर्वधेनुठ कवि माने जाने हैं । वे ही धीनाय जी जैसे प्रसिद्ध मन्दिर की उत्तमता के लिए सर्वाधिक उपचुक्त माने गये थे । अनः यह स्वामीविकासा है कि उन पर पुष्टिमार्गं का प्रभाव बहुत गहरी, मात्रा में पड़ा था वहें तो वह सतते हैं कि पुष्टिमार्गं वा ही उन पर सर्वाधिक प्रभाव था ।

'मूरमायर' में उन्होंने पुष्टिमार्गं के दार्शनिक विद्वानों की घटिकान्ति वही भी नहीं की, यह देवकर भारतवर्ष होता है । वे तो धीनाय जी के मन्दिर में प्रातः वाम में सेहर रात्रि तक हृष्यगुणवत्ता में भगे रहते थे । वही वे धीरूप्य जी के वयस्तु देवित वायों को करते थे । सर्वप्रथम ऐसे गीत गाता विनाये अपवान गोत्र से आए आये, उनके पश्चात् स्नानादिक लिया तथा भोजन अवश्या, किर योवाराम के लिए धूपण जी का 'चपा जाना' सावहान को वह से मौटने हुए धूपण जी का स्वागत करता, बालबीत करता और तब जी जाना छाड़ि इन सब वायों को सूरदास जी ही अगवान् के बीचें द्वारा समादित

— मगवान् के विविष समय के बीचें सम्बन्धी पर 'मूरमायर' में

— उन पुष्टिमार्गं के दार्शनिक विद्वानों की घटिकान्ति के अवार

को देखकर हमे मालबर्यं नहीं करना चाहिये । वे तो दिन रात पुष्टिमार्गं के भनुसार बीतन करते रहते थे । साथ ही एक बात और कह देनी मालबर्यक है । वह बात यह है कि सूरदास जी की सर्वत्र यह विशेषता रही है कि उन्होंने अपनी मौलिकता की छाप सर्वत्र लगा दी है कि कीर्तन के लिए पद-रचना करते-करते उन्होंने पुष्टिमार्ग का भनुसरण तो किया, किन्तु किसी भी समय अपने मन की बात वो प्रभु के सामने कहने में कोई संकोच नहीं किया । एक उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जायगी । श्रीकृष्ण के बाल-रूप का वर्णन करते-करते वे अन्त की पक्कित में आत्मनिवेदन भवश्य करते हैं । यथा—

**‘सूरदास की सर्वं प्रविद्धा दूर करो नम्द लाल ।’**

इसी प्रकार वो उनकी मौलिकता को प्रमाणित करने के लिए और भी बहुत से उदाहरण दिये जा सकते हैं । सूर ने कई स्थानों पर अपने मन की बात वो अक्षत करने के लिए प्रक्षीर्णों का सहारा लिया है । भगवान् को रहस्यात्मक रूप में देखने की भी उनकी अपनी निजी भावना भी पुष्टिमार्ग से अनेक बही जा सकती है । एक पद उदाहरण-स्वरूप यहाँ प्रस्तुत किया जाता है—

**‘असि सखो तिहि सरोवर जाहि ।**

**विहि सरोवर कमल कमला इवि कहो विकसाहि ॥**

**हंस उम्बरवस पंख विमलं पंख मिलि मिलि श्वाहि ।**

**मुक्ति मृहता भव के फल तिन्हि चुनि चुनि चुनि लाहि ॥’**

X      X      X      X

**“सधन युंजत बंडि उन पर भोर है विरभाहि ।**

**सूर वयों सहि चलो उहि तही बहुरि उटिदो नाहि ॥”**

इन उदाहरणों के प्रस्तुत करने से हमारा प्रयोगन यह नहीं है कि सूरदास पर पुष्टिमार्ग का प्रमाण नहीं पड़ा था । सूरदास पर पुष्टिमार्ग का प्रमाण

बहुत पढ़ा है। इस मार्ग के अनुसार होने वाली भगवान् की क्रियाओं का सूर पर बढ़ा प्रभाव पड़ा है। यही कारण है कि जहाँ उन्होंने अन्य भाव व्यक्त किये हैं वहाँ प्रधान रूप से ऐसी क्रियाओं का विस्तार दिलाई देता है। उदाहरण के लिए पृष्ठमार्ग के भक्तों को नित्य प्रति भगवान् की भोग साक्षात् अनिवार्य था। सूर के अनेक पदों में नाना प्रकार की ऐसी ही भोग्य सामग्रियों की सूची देखने को मिलती है।

### कान्ता-भाव

पृष्ठमार्ग के अनुसार कृष्ण के नित्य प्रति के रूप में हितीय अथवा स्त्री भाव घारण करने वाले पुरुष भक्त ही प्रविष्ट हो सकते थे। सूरदास की दृष्टि में यद्यपि भक्ति-भावना के विषय में यही उचित था कि कोई भी किसी भाव से भक्ति कर सकता है, किन्तु तो भी उन्होंने स्त्री-भाव या कान्ता-भाव से ही भगवान् कृष्ण की विशेष रूप से भक्ति की है। जीवन के अन्तिम दिनों में तो उनकी यह भावना और भी तोड़ हो चमी थी। उनके अन्तिम बाल के पदों में वही बेदना, वही विरह और वही अनुभूति दिलाई देती है जो कि एक स्त्री अपने पति के लिए रखती है। वहने का मतलब यह है कि पृष्ठमार्ग के इस स्त्रीभाव अथवा कान्ता भाव का प्रभाव सूर पर बहुत अधिक था।

महात्मा सूरदास ने गोरी, ग्वाल, नन्द यशोदा आदि के बाप्यम से पानी भक्ति-भावना का जो प्रकटीकरण किया है उसके पीछे भी थी आत्मायं भी भी दीक्षा ही कार्य करती रही है। इस प्रसंग में थी बल्लभाचार्य के दृष्टि विचार, जो उन्होंने अपने 'गोरू' दृश्य में व्यक्त किये हैं, अनुन वरना अनुगुरुण न होगा। उन्होंने कहा है कि जो दुष्ट यशोदा, नन्द तथा गोरियों आदि को गोरूम में हृषा वह दुष्ट मुझे दृश्य होगा? गोरूम में गोरियों, गोरों आदि को जो मूल प्राप्त हृषा, वह मूल भगवान् मुझे दृश्य देंगे। उद्वे के बाबून पर बृन्दावन और गोरूम में जो महान् उपर्युक्त हृषा था, वह कभी दैणा नहे जन

में भी होगा ? महात्मा मूरदास के हृदय में भी चिल्कुल ऐसी ही तीव्र उठपटाहट थी जब वे पदों की रचना करते थे । जब वे भगवान् के गुणों का वर्णन करते हैं तो उनका हृदय इवित हो उठता है । यही कारण है कि उनके पदों में तीव्र अनुभूति के दर्शन होते हैं ।

इस प्रकार स्पष्ट है कि मूरदास जी थी बहुभावार्थ के पुष्टि मार्ग से अधिक प्रभावित हैं । 'मूरसागर' में स्पष्टतः पुष्टिमार्ग के सिद्धान्तों का विवेचन न होते हुए भी पदों की भावनायें पुष्टि मार्गी सिद्धान्तों से मिलती हैं, अतः यही कहना उचित है कि वे वास्तव में पुष्टिमार्ग से बहुत अधिक प्रभावित हैं, किन्तु साथ ही इतना वह देना भी हम उचित समझते हैं कि सूर ने पुष्टिमार्ग से प्रभावित होते हुए भी अपनी कुछ भौतिकता अवश्य रखी है ।

प्रश्न १८— 'यद्यपि सूर से यहले अन्य कवियों ने भी प्रहृति का चित्रण किया था, किन्तु नितना विवाद् चित्रण सूर ने किया है उतना उनसे पूर्व अन्य किसी कवि ने नहीं ।' इस कथन पर प्रकाश दातते हुए सूर के प्रहृति चित्रण की समीक्षा कीजिये ।

प्रहृति मानव द्वी प्रिय सहचरी है । प्रहृति वा मानव से बहुत ही अनिष्ट सम्बन्ध है । जब से वह पृथ्वी पर अपने नेत्र सोलता है तभी से उसे पद्यद पर प्रहृति के नामा हयों के दर्शन होते हैं । उसके बोमल रूप को देख कर कभी वह अपना मन बहलाता है और उसके भयंकर रूप को देखता कभी वह भयमीत हो उठता है । प्रातःकाल द्वी अर्द्धलिमा और संध्याकाळ द्वी लालिमा में यदि उनका बोमल रूप दिशार्द्दि देता है तो मध्याह्न वान के प्रधार साप दाघा रात्रि द्वी नीरवना और तमोमयता में उनका भयंकर रूप दृष्टिगोचर होता है । उनसापारण को प्रहृति के इन दोनों रूपों का दर्शन होता है । सापारण गानव से अधिक भावुक कवि को प्रहृति एक और भी अधिक मात्रा में प्रभावित करती है । वह अपनी प्रतिभा के बन से बाहरना वे दर्शनों पर निरार-

सूरदास को वज्रभूमि से प्रेम होने का कारण एक और भी जो पुष्टिमार्गी भक्त ये और पुष्टिमार्गी भक्तों की दृष्टि में बद्धनीय बहुत अधिक थी। इसी भूमि पर इस सम्प्रदाय वालों के प्रतिष्ठान के मन्दिर की स्थापना हुई थी। सूरदास जो के परमादररूप चलाभावाचार्य जी को भी यही भूमि बहुत अधिक प्रिय थी। अतः से सूरदास का अत्यधिक प्रेम होना तथा इसकी महत्ता का प्रतिपादन स्वाभाविक था। वज्र में कृष्ण, नन्द, खाल, यशोदा आदि के प्रतिष्ठान के बराँन के लिए प्रकृति ही थी। वज्र में और या भी क्या, जो सूर को अपनी ओर आकर्षित करता ? अतः वज्र के प्राकृतिक सौन्दर्य वा सूर के काव्य में विशद रूप से प्राप्त हो जाता है।

सूरदास का मुख्य उद्देश्य प्रकृति-चित्रण नहीं था। उनका मुख्य था कृष्ण का चित्रण-गान। वे तो कृष्ण का सौन्दर्य, प्रेम और तीर्त्त मुख्य रूप से बराँन करना चाहते थे। इसी बराँन के लिए उद्देश्य का सहारा भी लिया है। अतः उनका प्रकृति बराँन साधन है, साथ में उनकी पैंती दृष्टि विस्तृत जगत् की रंगस्थली से असंख्य सुन्दर पश्चार्य होते हैं, किन्तु उनका सौन्दर्य एकमात्र कृष्ण के सम्बन्ध से आयंक होता है। चाहे प्रकृति को उपमान बना कर साये और चाहे विद्वां जी पृथिव्यै निरांय में उसका उपयोग करे, उसका अवलोकन यह कृष्ण-प्रेम से ही दृष्टि द्वारा ही कर सकते हैं। प्रभात इसलिए सुन्दर है कि उन्होंने थोड़ाप्य सोकर उठते हैं। प्रभात में विहसित हुए कमतों से छैफूर अर्पोन्मीलित नेत्रों का सुखद स्मरण होता है। वसरव करते हुए उन्‌होंने प्रतीत होते हैं मानों कृष्ण की विहादावली गाते रहे हों। विहित उन्होंना मंडराने तथा गूंजते हुए भगर कृष्ण प्रेम में उन्मत्त उनका गुरुत्व ही बाते सेवक जैसे प्रतीत होते हैं। जित प्रकार सूर्य के उदय होने पर इन्होंना आग जाता है उसी प्रकार इन्होंने के जागने से सब दूसर-दूसरे इन्होंने मस्तर-भद्र दूर हो जाते हैं।

जिस वातावरण में श्रीकृष्ण रसकेति करते हैं उसकी प्राकृतिक शोभा का तो कहना ही क्या ? कविवर सूरदास ने अपने हृदय के आनन्द-उत्साह, गोपियों के उच्छ्वस उल्लास और श्रीकृष्ण के परमानन्द रसेश्वर रूप के साथ बाह्य प्रकृति को अत्यधिक उमंग से उल्फूल चित्रित किया है । श्रीकृष्ण की सामूहिक रस-लीला का उत्कृष्ट रूप रात्र और बसन्त के विहारों में ही दिखाई देता है । बसन्त काल में जब श्रीकृष्ण गोपियों के साथ फाग खेलते हैं तो प्रकृति की शोभा भी निराली ही होती है । ऐसा प्रतीत होता है कि वह भी चेतन होकर उस अलड़ मानन्द का अनुभव कर रहा है ? ऐसा लगता है कि मानो वह प्रेम में उन्मत्त हो गई है और नृत्य कर रही है । बसन्त का एक छोटा-सा चित्र देखिये जिसमें बाह्य, रूप-सौन्दर्य से अधिक सूरदास जी ने आत्मरिक उल्लास की व्यजना की है—

“कोकिल बोली बन बन फूले, मधुष गुंजारन लागे ।  
सुनि भयो नोर रोर बदिन को मदन महोपति जागे ॥  
ते दूने अंकुर द्रुम पल्लव जे पहले दब दागे ।  
मानहुँ रति पति रीझि जावकति भरत-बरन दये बागे ॥  
नई प्रीति, नई लता, पुहुप नये, नयन नये रस पागे ।  
नए नेह नब नागरि हर्षित, ‘सूर’ मुरंग अनुरागे ॥”

वर्षा और शरद ऋतुओं की शोभा भी विदेष रूप से मनमोहक होती है । महाकवि सूर ने वर्षा ऋतु में भी हिंडोल-लीला का बर्णन कर दिया है जिसमें रसेश्वर कृष्ण का आनन्दोल्लास ही चित्रित हुआ है । ऐसा भी एक उदाहरण दृष्टस्थ है—

- \*      “बन बनवि कोकिल कठ निरहति, करत बादुर सौर ।  
यन पदा कारो, स्वेत बग वंशति निरक्षि नभ भोर ॥  
तंसोयं दमकति दामिनी, तंसोई घबर घोर ।  
तंसो रटत पर्हरा, तंसोइ घोलत भोर ॥

तंतीय हरिपारि भूमि दिवानाति, होत नहि इवि थोरि ।  
तंतीय नाही चूँदे बरयनि भमहि भमहि भक्षोरि ॥  
तंतीय भरि सरिता सारोवर, उमंग छनि मिति थोरि ।"

ऐसे प्राकृतिक वाचावरण में शूर ने गोपियों को भी उन्मुक्त रंगों के प्राकृतिक वस्त्रों कथा भ्रष्टणों से रक्षा देता रहा है—

"सब पहिरि चुनि चुनि थीर, चुहि चुहि चुनरी चहुं रंग ।  
कटि मोस सहंगा, सास थोसी, उबटि केसरि अय ।  
मदसात सनि नई नामरी, चत्ती चुंड-चुंडनि सग ।  
मुह-स्याम-शूरन थद की, मनु उमंगि उदयि तरंग ।"

इस प्रकार हमने देखा कि संयोगावस्था में प्राकृतिक दोभा आनन्द-चलनास की उन्मुक्त अभिव्यक्ति है, किन्तु यही प्रकृति की दोभा वियोगावस्था में विद्यादमय बन जाती है। जो वर्षा चहुं संयोगावस्था में मुखदायक थी, अब वही वियोगावस्था में गोपियों को अप्या प्रदान करती है। वर्षा चहुं का नुभागमन हो चुका है, प्रकृति-सुन्दरी ने सुन्दर देश शारण कर लिया है। किन्तु गोपियों तो कृपण के स्मरण से दुखी हो रही हैं—

"बरन बरन घनेक जलधर, अति मनोहर देष ।  
तिहि समय सखि गगन सोभा, सबहि ते सुविदेष ।  
उहुत खग बग बुन्द राजत, रटत चातक मोर ।  
बहुत विषि चित दचि बड़ावत, दामिनी पनघोर ।  
घरनितनतून रोम पुतकित, पिय समाप्त जानि ।  
इ-मनि चर बहली वियोगिनि, मिलति पति पहिचानि ।  
हस, सुक, पिक, सारिका, अति गुंज नाना नाद ।  
मुदित महल-मेघ बरयत, गत विहंय वियाव ।  
कुठज, कुंद, कवंव, कोविद, करनिकार, सुहंगु ।

केतकी, करवीर, वेला विमत वहु विधि मंजु ।  
 सथन दत्त, कलिका अलंहृत, सुमन सुहृत सुयास ।  
 निकट नेत निहारि माथो, मन मिलन की आस ।"

"प्राकृतिक सौन्दर्य मे कृष्ण के भग-प्रत्यग के मनमोहक उपमान देखकर गोपियों बहुत दुःखी होती हैं । वे इस बात को नहीं समझ पाती कि कृष्ण ने वज्र को क्यों त्याग दिया ? वे दार-चार कृष्ण के रूप सौन्दर्य का ही स्मरण करती हैं । जब कभी गोपियों द्यामल बादलों मे घनश्याम की भद्रभूत छवि को देख लेती हैं तो उनके विद्योग वी व्याकुलता और भी अधिक बढ़ जाती है । निम्नलिखित पंक्तियों मे क्यों छतु वा दोमायुक्त दृश्य किंतु वा विपाद-दर्शक प्रतीत हो रहा है—

"इन्द्र धनुष भनु लीत वसन छवि, दामिनी वसन विचारि ।  
 जनु यग धाँति माल मोतिन की, चितवन चित निहारि ।  
 गरजत गगन गिरा गोविद भनु, सुनत नयन भरे वारि ।  
 'मूरदास' गुन सुमिरि स्याम के विहन भई छननारि ॥'

क्यों वा प्रत्येक दूर्य गोपियों को व्याकुलता प्रदान करता है । सावन का महीना है खटायें गगन मे धुगड़ रही हैं । चारों ओर जल ही जल दृष्टिगोचर हो रहा है । भाने-जाने के रामी मार्ग दन्द हो गये हैं इसलिए कृष्ण के आगमन की संभावना यह और भी कम हो गई है, किन्तु ये भयहर वाइन सो घब भी निढ़र होहर घरज रहे हैं । ऐसा प्रतीत होता है कि कृष्ण की भनुप्रसिद्धि मे इन्द्र ने इज्र को भरप्रित समझ वर प्रतिशोध लेने वा निश्चय कर लिया है । उदाहरण इसीनीय है—

"मैन वसद, निमेव दामिनी, धाँतु वरसत घार ।  
 वरस रवि सति युरयो घोरज, स्वास एवन धर्षार ।  
 घरज गिरि में भरत भारी, वासम काम भपार ।  
 गरज विहन विद्योग जानो, रहति घर्वा ॥ घरार ॥"

मार्ग के दावगती में बाबुला मर्मिला तुम गोविन्दों को भीर ही प्रह्लाद  
करो है । गोविन्दाचों में विद्यार्थी का वयना, शास्त्रों का वाक्यना और  
पूरी का वाक्य तो आज उठान करता ही है, इन्हुंने भीर को हृष्ट को बहु  
ही देखा गई है । मर्मिला गोविन्दी है कि आज इन्हें इन में कोई गत्ता है ?  
आज इन्हें देखा करने में कोई भी वटी गत्ता —

“भोड़ जाई बरसे री हन भोरनि ।

देख विहू रामो न परं छिन, मृति तुम होत करोरनि ॥”

दिन में गोदे भीर बोग का घाया पहुँचते हैं और गति को कीरा का  
बोग तुम का जारा जनता है, इन्हुंनी गीरा की एक विद्येषता है । विद्येषी  
गोविन्दी को गीरा विद्यालयिका करता है, उसमें भी अधिक वर उन्हें  
शारदना देने जाता है । गीरा उन्हें जाना गृह्यर्थी-ना दियाई देता है । वह  
भी शारदा करता है वर में विद्यालय की रट समारे रहता है । दोनों के हृदय की  
भावना में रामाननदा है । गोविन्दी इन विद्यालय में वह रही है—

“सद्यो रो जातक भोहि वियावत ।

जंतेहि रेति रटत पहिहो-रिप रिय, तंतेहि वह पुति यावत ।

प्रतिहि सुरुंठ, बाहु भ्रोतम के, तातन भ्रोम न सावत ।

प्रायुन पियत सुपारत स्थमृत, भोसि विरहिनो प्यावत ।

यह पंडी जु सहाय न होती, प्रान महा तुम्ह पावत ।

जीवन सुरुत, ‘सूर’ ताही को, काज पराये यावत ।”

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि सूर ने प्रहृति का भावात्मक प्रयोग ही  
किया है । वास्तवत में मध्यमुग के भक्त कवियों के लिये प्रहृति का यह  
आत्मक प्रयोग ही सम्भव था । वे प्रहृति के पदार्थों में मानवीय भावों की  
नुहपता या प्रतिकूलता का ही दर्शन कर सकते थे । परि वे बाहु जगत् के  
पास कोई आत्मीय सम्बन्ध स्थापित कर सकते थे तो वह केवल अपने इष्टदेव

के भाग्यम से । विविध अलंकारों में उपमानों के रूप में प्राकृतिक पदार्थों का जो उपयोग किया गया है वह भी भावात्मित ही समझना चाहिये । सूरदास जी ने प्रकृति के विस्तृत प्रागण में से भस्त्रव्य सुन्दरा भसुन्दर-पदार्थों को जो खोब-खोज कर एकत्र किया है उसका कारण यह है कि जिससे कृष्ण के रूप, उनकी विविध वीड़ाओं और उनके विषय में गोप और गोपियाँ भादि के भावों का विचार ही जाये । 'सूरसागर' में यद्यपि कुछ विषह-प्रधान प्रहृति-चित्र भी मिलते हैं, किन्तु बास्तव में देखा जाये तो वे भी किसी न हिस्सी रूप में भाव के उद्दीपन के लिये ही हैं । उदाहरणार्थ दावानल का एक चित्र हम यहाँ प्रस्तुत करते हैं ।

“.....पटकत बास, कौतुक हुस चटकत, सटकत ताल तमाल ।  
उच्चटत घरि घंगार फूटत, फर, भट्टपत लपट हराल ।  
पूम धूलि बाढ़ीधर घबर, घमङ्गत विच-विच छवाल ।  
हरिन, बराह, मोर, चातुर, पिक, जरत जीव बेहाल ।”

इन में भानिसंहार के इस चित्रोपम बण्णन को देखकर महारवि सूरदास के प्रत्यक्ष दरान तथा चित्रानन-कौशल का परिचय प्राप्त होता है । इस चित्रानन का उद्देश्य विचारन नहीं है । कवि का उद्देश्य तो कुछ और ही है । वह वही गोप-साक्षातों के मन के भय एवं भानह तथा उनसे व्यूपण द्वारा उनकी रक्षा का बण्णन करके विस्त्रय की व्यवना करना चाहता है । निम्न-स्थिति पंचिनयी हमारे इस व्यय की स्पष्ट परिचायक है । देखिये, प्रारम्भ में इस दृश्यचित्रण में क्या कहता है—

“.....अब के राति सेहु गोपाल ।

इसहुं दिता हुसह दरवापिनि उपजी है इहि बाल ।”

अन्त में वह क्या कहता है, वह भी दर्शनीय है—

“जानि जिय इरहु लैन मूँदहु सद, हसि बोले नगलाल ।

‘सूर’ घणिति सद बहन रमानी, धमय किये लज्ज-बाल ॥”



स्वतन्त्र स्पष्ट के प्रति राग का अनुभव नहीं दिया है। सूरकाव्य में प्रकृति स्वतन्त्र नहीं है, वह नायक नायिकाओं के भाव की घण रूप ही है।

इतना होते हुए भी सूर ने उद्दीपन रूप में वडे सुन्दर प्रकृति चित्र लीचि हैं। उपर्युक्त विवेचन तथा उदाहरणों से जहाँ यह स्पष्ट है कि सूर ने प्रकृति का स्वतन्त्र रूप में चित्रण नहीं दिया है, वही सायंसाय यह भी स्पष्ट है कि सूरदास में सृष्टि के लाला रूपों, रंगों, त्रिया—कलापो आदि को सूखम दृष्टि से देखने की अद्भुत क्षमता है, तथा उनकी सौन्दर्य-चित्रण की इच्छा अत्यन्त परिष्कृत एव सुखस्फूर्त है। आलोचकों वा यह मत मान्य है कि कभी-कभी सूरदास की सौन्दर्य-कल्पना भी अलकारी के भार से आक्रामित तथा परम्परामुक्त उपमानों में विलीन-सी हो जाती है। यह भी किसी सीमा तक ठीक माना जा सकता है कि कहीं कहीं सूर उपमानों के साथ खिलवाड़ करते देखे जाते हैं। कुछ पदों में तो उनकी सौन्दर्याभिरुचि के विषय में भी सन्देह-सा होने सकता है, किन्तु अधिकांश में उनके चित्रण उनकी विस्तृत पर्यवेक्षण शक्ति के ही परिकायक हैं। उनकी सूखम दृष्टि से देखने की अद्भुत क्षमता दो देखकर चकित होना पढ़ता है।

हिन्दी साहित्य में सूर से पूर्व भी कुछ प्रकृति-चित्रण यत्न-तन प्राप्त होता है, किन्तु जितना विशद चित्रण सूर-काव्य में देखने को मिलता है उतना सूर से पूर्व के काव्यों में नहीं मिलता। उनके प्रकृति वर्णन का कई दृष्टियों से बड़ा महत्व है। उनके प्रकृति वर्णन में न तो तुलसी आदि के समान उपदेशों की भरमार है, न केशव के समान हृदयहीनता और न जायसी के समान अस्वाभाविकता एवं उहात्मकता। दा० रामरत्न मटनागर के शब्दों में हम कह सकते हैं—

“सूर ने अज की नित्य प्रति को प्रचलित यस्तुओं और प्राहृतिक प्रसरणों को हमारे सामने इस प्रकार रख दिया है कि हमें आश्रय होता है ।”

निर्वाचन पद है जिसे गूर ने प्रहृति-सिद्धान्त द्वारा में किया है। यद्यपि अहं शब्दान्त द्वारा में सहोचर उठीन द्वारा में ही है, तो भी उसमें कवि की विद्युत वर्णनेप्रणाली द्वारा प्रतिष्ठा किया है। उनका-ना प्रहृति का विद्यान् प्रियांग उनमें पूर्व के हिन्दी कवियों में नहीं पिनाम। यह शब्दान्त उत्तिकी अस्तित्वां पर विद्यान् उत्तिका ही उठाया है।

**प्रश्न १६—“मूरदाम की भक्ति-यद्विति” शीर्षक पर एक परिचयात्मक जेता लिखिये।**

महारावि मूरदाम का नाम हिन्दी-गाहित्य में भक्त-कवि के रूप में प्रसिद्ध है। वे महारावि तो थे ही, किन्तु उन्होंने में पूर्व के भक्त थे। वे भक्त पहले थे और उन्होंने भाव काद में। गाहित्य के विद्यार्थियों के लिए यदि मूरदाम एक महान् गाहित्यकार हुए हैं। तो भक्त उन्हें भक्ताराज के रूप में आद भी गाहित्य-गहिन स्मरण करते हैं और भद्रेद भक्तों के सभ्य भक्ताराज के रूप से स्मरण करते रहते हैं। यह जहाँ हम सूर भी कवि रूप में विवेचना करते हैं और उनके वासाल्य और शूँगार रस के बाणीनों दो पड़ कर मूर्ख हो जाते हैं वहाँ उनकी भक्ति भी तल्लीनता से देखकर भी गदगद हुए बिना नहीं रह सकते। यह उनके कवि-रूप के प्रतिरित उनके भक्त-रूप की विवेचना भी अनिवार्य है।

### अभाव

महात्मा मूरदास को भक्ति-यद्विति पर विचार करने से पूर्व यह जानना परमावश्यक सा प्रतीत होता है कि उन पर किये भक्ति-सिद्धांत का प्रभाव विशेष रूप से पड़ा था ? स्वयं मूरदास जी ने ही बताया है—

‘ओ गुरु बल्लभ तत्व सुनायो सीता भेद बतायो।’

अर्थात् स्पष्ट है कि उनके गुरु श्री बल्लभाचार्य जी थे। उन्होंने इहीं से दीक्षा पाई थी। श्री बल्लभाचार्य जी पूष्टिमार्ग सिद्धांतों में विश्वास रखते थे।

मतः सूरदास जी पर पुष्टिमार्ग का प्रभाव अनिवार्य रूप से पड़ा है । इस मार्ग के सिद्धीत के अनुसार श्रीकृष्ण उपास्य देव हैं । श्रीकृष्ण से दात्पर्य उसी परम ब्रह्म परमेश्वर, निर्गुण निविकार ईश्वर से है जो सृष्टि की उत्पत्ति, विनाश एवं रक्षा करने वाला है । साथ ही श्री आचार्य जी ईश्वर को निविकार नहीं मानते थे । उनका मत था कि वह भवतार सेतों हैं और अपने भक्तों को प्रसन्न करते हैं । इस प्रकार एक ओर तो वे ही भक्त परद्रव्य हैं और दूसरी ओर भक्तवत्सल मानुष-रूपधारी एवं सीला विहारी श्रीकृष्ण हैं । श्री आचार्य जी के मतानुसार 'कृष्णनुप्रहृष्ट्यहि पुष्टिः' अर्थात् कृष्ण का अनुप्रह ही पुष्टि है । श्रीकृष्ण भगवान् जिस पर अनुप्रह करते हैं, उसे ही उनकी भक्ति प्राप्त होती है । बल्लभ-सम्प्रदाय में यह पुष्टि चार प्रकार की बताई गई है—प्रबाहु पुष्टि, मर्यादा पुष्टि, पुष्टि पुष्टि और शुद्ध पुष्टि । शुद्ध पुष्टि ही भक्त का मनितम लक्ष्य माना जाता है । उभी भक्त परम विरहासक्ति को प्राप्त होता है और परम पद को प्राप्त करके इन्हाँ में गोलोक निवास करता है । महात्मा सूरदास ने इसी अनन्य भाव से कृष्ण की उपासना की है ।

### दास्य भाव

श्री आचार्य जी से दीक्षा लेने के पूर्व सूर की भक्ति पढ़ति से सम्बन्धित विनय के पद प्राप्त होते हैं । इन पदों में भी सूर का भक्त-हृदय स्पष्ट भलवत्त है । इनके विनय से सम्बन्धित पदों में देव्य-भावना का प्रकाशन दर्शनीय है—

“प्रभु ही सब पतितन को दीको ।

और पतित सब द्योत चारि के, हों तो जन्मत ही को ॥”

दास्य भावना का सुन्दर प्रकाशन निम्न पवित्रियों में देखिये—

“ऐ मन हस्त नाम कहि लीज़ ।

गुह के वर्षन घटल कहि मानो साधु समायम कोजे ॥”

भगवान् जी भक्ति पाने पर तो भक्त को कोई भी भय नहीं रह सकता —

יְהוָה יְהוָה יְהוָה יְהוָה יְהוָה

१०८ विषयात्मक संस्कृतीय अध्ययन

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਦੀ ਸਾਡੀ ਜਿਵੇਂ  
ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ

“ही ही तो यह किसी ?

“तुम्हें यह कहि दिया हो ताकि वह बात नहीं हो।”

तात्पुरता वाले निर्भी करने वालों की ओरी ।

प्राप्ति विद्युत विभाग की अधिकारी ने कहा कि यह एक बड़ी खबर है।

50

कृष्ण की अंग दर्शन के बारे में विष्णु ने यह जनकीति है।  
विष्णु ने कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में यह इस तरीके से कहा है कि  
कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में विष्णु ने यह जनकीति है।  
विष्णु ने कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में यह इस तरीके से कहा है कि  
कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में विष्णु ने यह जनकीति है।  
विष्णु ने कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में यह इस तरीके से कहा है कि  
कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में विष्णु ने यह जनकीति है।  
विष्णु ने कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में यह इस तरीके से कहा है कि  
कृष्ण के अंग दर्शन के बारे में विष्णु ने यह जनकीति है।

“मेरो वन दरवाजा बहुती सम्पूर्ण रहे ।

जैसे उहाँ जहाँ को दें तो फिर जहाँ पर आवे ॥<sup>12</sup>

x x x x

“ਮੇਰੇ ਜਿਥੇ ਏਹੀ ਧਾਰ ਕਹੀ ।

ਲੋਡਿ ਗਲਾਤ ਥੌਰ ਕੇ ਸ਼ਵਿਰੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਜਨਰੀ ॥

सामग्री रूप

मुरदान जी इस बात को मानते हैं कि इस्लाम परम्परा निर्माण भगवान्

हैं। उन्होंने अपेक्षा स्थानों पर ध्यक्त किया है कि भगवान् अद्वैत और गुणातीत है। वे इस तथ्य को जानते भी हैं और मानते भी हैं, किन्तु तो भी उन्होंने अपने मन को संगुण भगवान् की ओर ही अधिक लगाया है। वे संगुणोऽपासक कवि ही हैं। उन्होंने सहस्रों दों की रचना साकार भगवान् के सम्बन्ध में ही की है। वे निगुण व निराकार भगवान् की भक्ति क्यों नहीं करते और संगुण व साकार की ही क्यों करते हैं, इस प्रश्न का उत्तर उन्होंने अपने एक पद में दिया है, जिसे हम यहां उद्धृत करते हैं—

“प्रवपति यति कदु कहत न पावे ।

ज्यों शूरेहि भोड़े पत को रस आन्तरयत ही भावे ॥

परम स्वाद सब हो जू निरन्तर अभित तोष उपजावे ।

मन वाती की आगम आयोचर सो जाने जो पावे ॥

उप रेख गुन जाति जगुनि शिनु निरालम्ब भन चहत पावे ।

सब विधि प्रयम विचाराहि ताते सूर रागुन सीता पद गावे ॥”

### भक्ति के प्रकार

शास्त्रों में भक्ति करने के तीन प्रकार बताये जाते हैं जो नवघा भक्ति नाम से प्रसिद्ध हैं। इनके नाम इस प्रकार हैं—अवगुण, कीर्तन, स्मरण, वरण-सैवन, अर्चन, बन्दन, दास्य, सूख और आत्म-निवेदन। आत्म-निवेदन की दशा सब से अन्त में आती है। इस दशा का आगमन दस समय होता है जब भक्त मन, बाली और कर्म तीनों से भगवान् की ओर उन्मुख हो जाता है। इन लिपों की बात छोड़ कर हम तो एक बात कहते हैं। बात यह है कि भगवान् के प्रति भक्त की जितनी लग्न होगी उतनी ही श्रेष्ठ भक्ति कहलायेगी। इस पाठार पर यदि हम सूरदास की भक्ति की परत करें तो हमें निश्चित उप से कहना पड़ेगा कि सूरदास जी बास्तव में भगवान् के अनन्य भक्त थे। उनकी भक्ति-मावना में जो अनन्यता एवं तल्लीगता दृष्टिगत होती है, वह कोई साधारण बात नहीं है।

महात्मा सूरदास ने भक्ति के सब प्रकारों पर पदों की रचना की है, किन्तु 'मूरसागर' में विनय और सक्षा भाव की भक्ति के पदों की संख्या ही कुछ अधिक मात्रा में प्राप्त होगी। जैसा कि पीछे बताया गया है कि थी आनन्द जी से दीक्षा लेने के पूर्व जब वे गङ्गाधाट पर रहा करते थे उन्होंने विनय के पदों की ही रचना की थी और इस प्रकार के पदों में दैन्य, दास्य, भक्त बत्सलता, समर्पण और भगवान के प्रति अटूट विश्वास दर्शनीय है, किन्तु दीक्षा के पश्चात् सूर ने सख्य भाव की भक्ति के पद ही अधिक मात्रा में रचे थे। साथ ही यह स्पष्ट करना भी आवश्यक है कि इस प्रकार के पदों की रचना के साथ साथ वे नवधा भक्ति के प्रकार से सम्बन्धित पद भी रचते रहते थे। इनना अवश्य माना जा सकता है कि जहाँ दीक्षा से पूर्व उनकी रचनाओं में विनय की प्रधानता थीं, वहाँ अब अर्थात् दीक्षा के पश्चात् सख्य भाव सम्बन्धी पदों की रचना अधिक मात्रा में होने लगी।

### वैष्णव सम्प्रदाय

विनय से सम्बन्धित वैष्णव सम्प्रदाय के तिद्वानों का प्रतीकरण भी अनावश्यक एवं अप्रासंगिक न होगा। इस सम्प्रदाय के मनुसार विनय की सात भूमिकाएँ हैं—दीनता, मान-मयंता, भय-दर्शन, भत्संना, आश्वासन, मनोराज्य और विचारण। सूरदास के पदों में इन सातों भूमिकाओं को व्यक्त करने वाले पद मिल सकते हैं। वास्तव में नवधा-भक्ति और वैष्णव सम्प्रदाय की विनय की सातों भूमिकाओं से सम्बन्धित पदों को देखकर निश्चित ह्य से कहा जा सकता है कि सूर ने विनय की पूर्णता प्रदर्शित कर दी है। उदाहरणार्थ विनय की सातों भूमिकाओं को व्यक्त करने वाले पद उद्घृत दिये जाते हैं—

१. दीनता—'प्रदके भाष्व भोहि उभारि ।

मगन हौ भव भवु निधि मैं कृषा तिषु युरारि ॥'

२. मान मर्यादा—‘धर हो कही कौन दर जाऊँ ।

तुम जुगलाल चतुर चितामनि दीन दन्धु सुनि नाऊँ ।

माया कपट हृषि छोरव दल सोन मोह भद भारी ।

परवत परी सुनहु कहनामय मम मति पतिष्ठत भारी ॥’

३. भद्र दर्शन—‘भगति विनु सूकर कूकर जैसे ।

दिग दगुला धद गीथ धूधुधा धाय जनम लियो तैसे ॥’

४. भर्तुंना—‘भजु मन चरन सकट हरन ।

सनक संकर ध्यान सगावत निगम भसरन सरन ॥

सेह सारद कहें नारद सत् चितत चरन ।

एव पराग प्रताप दुरलम रमा के हित करन ॥’

५. माद्वासन—‘ऐसे प्रभु भनाय के हवामी ।

कहियत दीन दास पर पीरक सब घट भन्तरनामी ।’

६. मनोराज्य—‘ऐसो कब करिही गोपाल ।

मनसा नाय मनोरथ दाता हो प्रभु दीन दयाल ॥

चित निरन्तर चरनत धनुरत तत कर करिद दल माल ॥’

७. विचारण ‘ऐ मन मूरल जनम गदायो ।

करि भभिमान विषय सों राज्यो स्वाम सरन नहि भायो ॥

यह संतार फूल सेवर को मुन्दर देलि धुलायो ।

चालन सायो रई उपरानी हाथ करू नहि भायो ॥

कहा भयो धबके मन सोवे पहले नाहि कमायो ।

कहै सूर भगवन्त भगवन विनु सिर धुनि पछतायो ॥’

### सला भाव

सीनिये धद उनकी सला भाव की भविन पर भी विचार कर लीँ।

'मूरसागर' में सखा भाव की भक्ति के पद प्रचुर मात्रा में उपलब्ध होते हैं। इस भाव की भक्ति में भक्त अपने इष्ट देव के साथ कुछ अधिक सानिध्य स्थापित कर लेता है। इष्टदेव की विविध प्रकार की सीलाओं में वह साथ-साथ विचरण करता है। उनका चलना, फिरना, हंसना, साना, बोलना, खेलना कूदना आदि कुछ भी नक्त से गोपनीय नहीं रहता। मूरदाम जी इसी प्रकार के कृपण के भक्त हैं। वे कृपण के सखा हैं। उन्होंने अपनी सखा-भाव की भक्ति को दो प्रकार से प्रकट किया। एक तो खाल-बाल विविध प्रसंगों में कृपण के साथ चित्रित किये हैं और दूसरे स्वयं भक्त भगवान् के साथ सखा-रूप में व्यवहार करता है। ऐसे—कृपण जी योजारण के समय खाल बालों से एक सखा की माँति स्नेह पूर्ण छीड़ा, बारातिलाम भादि करते हैं। खाल मी उन्हें अपने सभान ही सभको हैं, अपने से कुछ बढ़ कर नहीं। वे तो स्पष्ट कहते हैं कि 'खेलन में को काको गुसेया।' स्पष्ट है कि खालबालों के साथ कहते हैं कि 'खेलन में को काको गुसेया।'

"खालन कर से कोर छुड़ायत ।

जूठो सेत सबन के मुख को अपने मुख से नायत ॥

घटरस के धहवान घरे सब ता मे नहि दर्दि नायत ।

हा हा करि-करि मांग सेत है कहत मोहि अति भायत ॥

यह महिमा एई वे जाने भाते आप बंयायत ।

'सूर' स्याम सबने नहि इसत मुनि जन व्यान भयायत ॥'

गोर-न्वाले कृपण जी के इतने प्रिय सखा बने हुए हैं कि उनके मधुर चरे जाने पर उनका मन विस्तृत नहीं लगता। वे दिन-रात इष्ट को याद रहते हैं। गोर-न्वाले ही नहीं, कृपण भी मधुर में उन्हें याद करते रहते हैं।

। यदि कर्तव्य वाघक न होता तो देखी सम्भवत मधुरा से दीक्षकर अते और गोपनवालों के साथ सूब खेलते; साते और हसते । यास्त्रव में सूर ने अन्वालों और कृष्ण का सासा सम्बन्ध अत्यन्त मानिकता के गाथ चिह्नित किया है ।

सूर ने सबा हृषि में स्वयं भी अपना सम्बन्ध श्रीकृष्ण से प्रदानित किया । सह्य-भाव भी भवित के कारण उनकी अनिष्टता धारने इष्टदेव से बहुत अधिक बढ़ जाती है । पुष्टिमार्गी होने के नाते सूर भगवान कृष्ण की विद्यित तीलामों का वर्णन करते हैं । श्रीनाथ जी के मन्दिर में नियम प्रति शीर्तन लगते करते उनकी कृष्ण से अनन्यता एवं अनिष्टता और भी अधिक बढ़ रही है । अतः जब वे कृष्ण की लीलामों का वर्णन करते हैं तो वही भी कृष्ण मानें नहीं दिखाई देते । सह्य-भाव की भवित में अनिष्टता को यही तक देखा दिया है कि वे राधाकृष्ण के प्रेमानाप तक ही सीमित न रहकर सुरति ग्रन्थ के वर्णन कर रहे हैं । युछ उदाहरण प्रस्तुत वरना अनुपमुक्त न होगा—

“वीदी लतित गही यदुराई ।

जबहि सरोज धरो श्रीकृष्ण पर सब यशुमति तहे धाई ॥”

X                    X                    X

“चुम्बन धंग परस्वर जनु जुग चंद कर हित चार ।

इसननि असन धीपि सु चतुर ग्रात करत रंग विस्तार ॥”

X                    X                    X

“अपवी भुजा स्थाम भुज ऊपर स्थाम भुजा अपने ऊर अरिया ।

यो लपटाइ रहे उर-उर छोर भरकत भनि कंधन में अरिया ॥”

ऐसे वर्णनों को देखते साधारण पाठक तो सूर पर अस्तीलता का दोष साधा देखते हैं । साधारण पाठक ही वहीं, कुछ आतोचक भी सूर पर अस्तीलता का दोष लगाने में कोई संकोच नहीं करते, किन्तु ऐसा करना नितान्त



इहि अन्तर अकुलाद उठे हरि यशुपति भवूरे गावं ।  
जो सुख सूर अपर मुति दुर्लभ सो नन्द भाद्रिनी पावं ॥”

X                    X                    X

“जेवत स्पाम नन्द को कनिया ।

कछुक लात कछु घरनि गिरावत छदि निरक्षत नन्दरनिया ।

X                    X                    X

आपुन लाव नन्द मूल भावत सो सुख कहत न भनिया ।

जो सुख नन्द जसोदा बिलसत सो नहि तिहे भूदनिया ।

भोजन करि नन्द अधवन कीन्हो भावत ‘सूर’ जुडनिया ॥”

मब तनिक सूर की माधुर्य-भाव की भक्ति के भी दर्शन कर लीजिये । माधुर्य भाव की भक्ति मे उनकी मौलिक उद्भावनाये दर्शनीय हैं । हरी पुष्ट के मूल प्रहृतिगत प्रेम को भक्ति भी और लगाकर सूर ने रस और भानन्द का संचार करते वाली भक्ति की पद्धति निकाली है । प्रेम की यह भावना प्रत्येक प्राणी के लिए एक प्राकृतिक वस्तु है । सूर ने इसी प्रेम-भावना को इश्वर भक्ति के रूप मे दिखाकर माधुर्य भाव की भक्ति-पद्धति भी नवीन उद्भावना की है । भाववत में भी ऐसा प्रसंग आता है कि गोपियों ने थीकूण के प्रेम भी प्राप्ति के घनेक प्रथल किये हैं । उन्हें इस प्रेम की प्राप्ति के समय किसी भी वस्तु की परवाह नहीं है । सूरदास ने इस प्रसंग में भी एक नवीनता दी दी है । उन्होंने गोपियों के प्रेम का माये दीन कराने वाला राधा और कृष्ण का एक और प्रेम दिखाया है । राधा वो वे थीकूण की पत्नी मानते हैं । यह सूर भी एक मौलिक उद्भावना है । राधा कृष्ण के साथ रह कर लेती है, खाती है और रात-नीला करती है । सूर ने राधा और कृष्ण के मिलन के विविध प्रसंग एकत्रित किये हैं और भानन्द मन होकर उनकी सीला देती है ।

सूरदास जी ने सौमित्रिक प्रेम की भावना को परिकृत करते का आवार ही कृष्ण-प्रेम रखा है । गोपियों और कृष्ण का आपस में कोई दुराव ही नहीं

है । अनेक लीलाओं द्वारा पहले तो सूर गोपियों को उनकी ओर आत्माभिमुख करते हैं । आत्माभिमुख होने के पश्चात् तो गोपियाँ जैसे कृष्ण की अपनी ही हो गई हैं । मुरली के माधुर्य से वे मतवाली हो गई हैं—

“जब मोहन मुरली धधर थरी ।  
गृह ध्यवहार थके आरजे पथ तजत न सके करी ॥”

वास्तविक माधुर्य भाव की भक्ति विरह में होती है । भगवान् के प्रति आसक्ति को विरह द्वारा तीव्रतर और तीव्रतम बनाते रहने से ही दूसरी प्राप्ति हो सकती है । विडानों ने आसक्ति के ग्यारह भेद किये हैं—

- (१) गुणमाहात्म्यासक्ति
- (२) रूपासक्ति
- (३) पूजासक्ति
- (४) स्परणासक्ति
- (५) दास्यासक्ति
- (६) गस्यासक्ति
- (७) कान्तासक्ति
- (८) वास्त्यासक्ति
- (९) आत्मनिवेदनासक्ति
- (१०) तन्मयासक्ति
- (११) परमविरहासक्ति

इन ११ प्रकार की आसक्तियों के बिन्दु गुरुशास के पर्यांत में शिख जाते हैं । विनाश भद्र से उदाहरणों द्वारा इनका सार्वीतराल में एक के हम इनका कहता ही पर्याल रखते हैं कि इन प्रकार के पर्यों में सूर की आनन्दिक अनुभूति की गुह्यतर अविष्यक्ति ही है । गुरुशास जी स्वयं भूत भी है । वे शब्द सुलुभाद्यासक्ति और आसक्ति के ठार उठार परमविरहासक्ति में बाहर निवासक्ति की आत्मनिवेदन अवस्था पर बूझने के

इच्छुक हैं । कहें तो कह सकते हैं कि वे बास्तव में इस अवस्था पर पहुँच भी गये हैं ।

इस प्रकार हमने देखा कि सूर ने लगभग भक्ति की सभी पद्धतियों को अपनाया है । पुण्डिमत्तरं से वे सबसे अधिक प्रभावित हुए हैं । यत्र उन रहस्यात्मक उक्तियों जैसे 'चक्रई री घलि चरण सरोवर जहाँ न मिलन बिछोह' भी प्राप्त हो जाती हैं । सूर की भक्ति रहस्यमयी ही है । वैसे वे सगृण ईश्वर के ही उपासक हैं, किन्तु उनके कृपण निराकार परदर्शी ही हैं ।

### प्रश्न २०—सूर की संगीत-योजना का परिचय दीजिए ।

संगीत और सरस्वती का भानादिकाल से ही गठबन्धन रहा है । कहना अनुचित न होगा कि जब भावावेश में भादि मानव ने कोई बात वही होगी तो उसका माध्यम संगीत ही रहा होगा । हिन्दी साहित्य के इतिहास में भी संगीत की योजना भादिकाल से ही मिलती है । चिद-साहित्य, नायपथी-साहित्य और सन्त-साहित्य सभी में संगीत का समावेश मिलता है, किन्तु हिन्दी में बास्तुविक संगीत-योजना कृष्ण-साहित्य से ही प्रारम्भ होती है । इसका कारण यह है कि कृष्ण-नायपथ से पूर्व वी संगीत-योजना केवल जन-साधारण को आकर्षित करने के लिए की रई थी । उसमें भाव की अपेक्षा तर्क की प्रधानता थी, इसीलिए उन साहित्यों के संगीत में वह गेयता न भा सकी जिसके लिए भावातिशयता आवश्यक होती है । कृष्ण-साहित्य में भावों का आतिशय ही नहीं था, बर्त्त उनमें भौदाता भी था, क्योंकि उनकी बाणी सर्वत्र भपने भाराप्य का गुण-ग्रान करने के लिए पूरी थी और जहाँ भौदाता है—भक्तों के भीत है—वहीं पर इवं भगवान् वा यस्त होता है । विष्णु भगवान् इसी रहस्य का उद्घाटन भारद से करते हैं—

'ताङ्ग वसामि चंचुडे योगिनो हृदये म च ।

पद्मशतः पत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि भारद ॥'

कृष्ण-मनों की संगीत-योजना आत्मसिक्षक नहीं थी । उसके पीछे उन भक्तों का संगीत-ज्ञान स्पष्ट मुखरित होता है ।

यहाँ पर यह प्रश्न हो सकता है कि काव्य और संगीत का परस्पर क्या सम्बंध है ? यदि इस प्रश्न का उत्तर वैष्णव-दर्शन की शब्दावली में किया जाये तो कह सकते हैं कि इन दोनों में द्वैताद्वैत सम्बन्ध है ; अर्थात् दोनों मिल भी हैं और अमिल भी । किसी भी उत्कृष्ट कवि के लिए संगीत-ज्ञान अनिवार्य ही हैं और अमिल भी । संगीत के अनाव में भी महान् काव्य की रचना हो सकती है । इसके विपरीत यह भी कहा जा सकता है कि काव्य और संगीत मौन होकर एक दूसरे का आलिंगन करते हैं । सौन्दर्य की इस सम्मिलित तथा द्विगुणित छवि ने दोनों एक दूसरे को नहीं पहचान पाते । वस्तुतः काव्य स्वतः संगीत होता है, इसीलिये किसी विद्वान् का यह कथन सत्य ही है—

'कविता शब्दों के रूप में संगीत और संगीत स्वर के रूप में कविता है'  
भले ही इन मर्तों में दिरोशामात्र हो, किन्तु यह सत्य है कि संगीत वो काव्य से पृथक् करना अदरका काव्य से संगीत को अनग करना दोनों की दिक्ष्य शरित, आन्हादकारी प्रभाव और अरूप अहत्व को नष्ट कर देता है ।

### संगीत का स्वरूप

सामान्यतया गीत अवशा गायन को संगीत कहा जाता है । इसका आरण यह है कि संगीत में यीत अवशा गायन की प्रयत्नता होती—

'तानस्याऽप्य प्रथानवात्पठंगीमिनीरितम् ।'

किन्तु शास्त्रीय परिचय के अनुमार केरव गीत अवशा गायन संगीत नहीं है, अन्ति गायन, वादन तथा नृत्य इन तीनों कलाओं का समिक्षन करा है—

'शीतं वाच' तथा नृत्य इवं संगीतमुच्यने ।'

संगीत की यह परिभाषा सर्वमान्य है । सभी संगीताचार्यों ने कुछ शब्द-भेद से इसी परिभाषा को दोहराया है । नाद, ध्रुति, स्वर, शाम, मूळचंद्रा, तानि, सप्ताक, बर्ण, अलकार, पकड़, जाति, भेद या ठाट तथा राग; ये संगीत के आधार होते हैं ।

**नाद**—नाद नाभि के ऊपर हृदय-स्थान से ब्रह्मराग-स्थिति प्राप्तवायु में होने वाले एक प्रकार के शब्द को कहते हैं । सभी गीत नादात्मक होते हैं । नाद के बल गायन का ही नहीं, बल्कि बादन और नृत्य का भी आधार होता है । अनाहट नाद और आहट नाद ये नाद के दो भेद होते हैं ।

**ध्रुति**—जो कान से मुनाई दे तथा जिसको ध्वणेन्द्रिय प्रहण कर सके, उसे ध्रुति कहते हैं । ध्रुति के तीशा, कुमुडती, मन्दा, छन्दोवती पादि वाईस भेद होते हैं ।

**स्वर**—जो नाइ ध्रुति उत्तान होने के पश्चात् तुरन्त निकलता है, जो प्रतिष्ठित कृप प्राप्त करके मधुर तथा रबर करने वाला होता होता, जिसे अन्य विसी नाइ की अरेका नहीं होती, तथा जो स्वर ह्याभाविक है से योनामो के मन को आकर्षित कर लेता है, उसे स्वर कहते हैं । स्वर के मान भेद है—  
स्वर्ज, ऋष्यम, गान्धार, मध्यम, पवन, धैरन और निराद । इन्हीं के संशिष्ट कृप स, रे, ए, म, ए, घ, और नि हैं । स्वर के प्रत्येक उपभेद है ।

**शाम**—स्वरों के समूह को शाम कहते हैं । शाम मूळचंद्रामों के आधार होते हैं । इसके सीन भेद है—  
स्वर्ज, मध्यम तथा गान्धार ।

**मूळचंद्रा**—सात स्वरों के इनान्दिर धारोहर-परोहर दो मूळचंद्रा बहते हैं ।

**तानि**—राष्ट्रों वो विलृत करने, ताने तथा खेतावे वी किया जो सात बहते हैं । इसके दो भेद है—  
युद्ध तान और कूट तान ।

**सप्ताक**—सातों स्वरों के समूह वो शाल्यह बहते हैं ।





कड़ाग, घुटवंश, लड़ी, पट्ट, तिगान, मुईग, इह, भौम, गूर, चीणा, यन, दंग, शूदी, खेडी, कामारा, हुड़क, थारी, मुदुर्हरि, बंडीग, गहुदाना, इमारी, चावर, कराला, मुरली, तामरद, देना, वेष्टगढ़, तार और चीन।

**कृष्ण**—जब और ताज के गाय धंग-भावन करते हुए हृष्टमय भावनाओं को जीरा की खेड़ाओं के डारा प्रहट करता नृप कहनाता है। नृप के दो भेद हैं—जागर और लाल्प। उपहट नृप को ताजहर और चूर नृप को लाल्प कहते हैं।

हृष्ण-साहित्य में इन दोनों प्रकार के नृपों का समावेश है, साथ ही अन्य प्रकार भी देख जाते हैं। जैव—बान-नृप और राम-नृप। बान-नृप के अन्तर्गत हृष्ण की बान-नीताओं का बर्णन है और राम-नृप में हृष्ण की राम भीना का वर्णन दिया गया है। राम-नृप हन्तीग-नृप का ही हूँ है। राम नृप में बीव में राधाहृष्ण रहते हैं और इनके चारों ओर गोपियाँ। राम-नृप में बीव को अपनी ओर लीचता है। इसी भावना को अन्त करते के लिए राम-नृप में स्थित हृष्ण के चारों ओर गोपियाँ नृप करती हुई दिसाई जाती हैं।

### सूर की संगीत-योजना

हृष्ण-साहित्य में संगीत-योजना का जो स्वरूप है, वह समझ सूर के पदा में उपलब्ध होता है। सूर की संगीत-योजना का अध्ययन करने के लिए इसे निम्नलिखित तीन उपरींपर्यों के अन्तर्गत विभाजित किया जा सकता है—

१. गायन अथवा गोपता

२. वादन अथवा वाय यन्त्र

३. नतंत्र अथवा नृत्य

१. गायन अथवा गोपता—गायन अथवा गोपता का अधार है राग। सूर के में रागों का जितना अधिक विकास मिलता है, उतना अन्य हृष्ण-सूर

के काव्य में नहीं मिलता । जैसा कि पहले बता चुके हैं, सूर के काव्य में ८९ के लगभग राग-रागनियाँ मिलती हैं ।

२. वाद—कृष्ण-भक्तों ने अनेक-प्रकार के वादों का विद्यान अपने काव्यों में किया है, जिसका उल्लेख उपर किया जा चुका है । सूर के काव्य में भी ये वाद मिलते हैं । यथा—

' पंचमि पंच शब्द करि साजे सनि वादिम अपार ।  
 रुंज मुरुच ढकताल बाँसुरी भालत को भकार ॥  
 याजत थोन रवाद किन्तरी अमृत कुँडती यंत्र ।  
 सुर मुरमण्डल लततरंग मिल करत भोहनी भंग ।  
 विविष पश्चाद्वल आवज संचित विच विच भधुर उमंग ।  
 सुर एहनाई सरस सारंगी उपजत तान तरंग ।  
 कंसलाल कटताल बजावत शृंग भधुर भुहचंग ॥  
 भधुर लंजरी पटह प्रणव मिल सुख पावत रतभंग ।  
 तिपटन केरी यद्यण धुनि सुनि थीर न रहे लज्जबाल ।  
 भधुर नाद मूरली को सुन के भेटे इयाम तमाल ॥'

३. नतंव अद्यवा नृत्य—कृष्ण-नाहिंय में ताण्डव और लास्य नृत्य का उल्लेख तो मिलता ही है, साथ ही बाल-नृत्य और रास-नृत्य के बर्णन भी मिलते हैं । सूर ने अपने पदों में इन सभी नृत्यों का प्रमाणपूर्ण बर्णन किया है । यथा—

'टरि अपने धोयन कहु गावत ।  
 तनक तनक चरननि सों नावत, पनहीं पनहि स्थिवत ॥'

—बाल-नृत्य

X                            X                            X  
 "सर्व दर्ज है जमूता के थीर । , ,  
 काती भाष के फल ... , ,

ताग मान थेइ-थेइ करि उघटत, तात मुदंग गंभीर ॥  
प्रम भगव गावत गंध्रव गन ध्योम दिमाननि भीर ।  
उरग नारि आगे पई ठाड़ी, नेननि ढारति नीर ॥”

—ताप्ति-नृत्

X

X

X

“आजु निसि रास रंग हरि कोहू ।  
बज बनिता विम स्याम मंडली, मिति सबको सुस होहू ॥  
सुर ललना सुर सरित विमोहू, रघु मधुर सुर गान ।  
तूल्य करत, उघटत नाना विषि, सुनि मुनि विसारणी ध्यान ॥”

—रास-नृत्

यतः कहा जा सकता है कि सूर की संगीत-योजना कही शास्त्रीय सिद्धान्तों पर खरी उत्तरती है, वही कृष्ण भक्ति की परम्परा के धनुसार भी है । वस्तुतः सूर भपने समय के ही नहीं, भपने सम्प्रदाय के ही नहीं, वर्त सर्वकाल के और सभी सम्प्रदायों के संगीताकार्य है ।

प्रश्न २१—भमरणीत काव्य परम्परा का उत्तेज करते हुए, विभिन्न भमरणीतों के स्वरूप की तुलना कीजिये तथा सूर के भमरणीत की विशेषताओं पर वृद्धिकात कीजिये ।

भमरणीत काव्य-परम्परा का मूल श्रीमद्भागवत का भमरणीत है । श्रीमद्भागवत के धनुसार श्रीकृष्ण के भेदे हुए उद्व वृक्ष में प्राने हैं तथा नन्द और यशोदा से हृष्ण के बहू-स्वरूप का प्रतिकारण करते हैं । उद्व जी भगवान् श्रीकृष्ण के निविहार, घर, घनादि, घनन्त और सर्वस्यार्थी इस का निवेदन करके नन्द और यशोदा धारि वो उनके उसी स्वरूप की प्राप्ति के लिए ज्ञान का उपदेश देते हैं । बाद में गोपियाँ उन्हें एकान्त में ले जाती हैं । उनी समय एक भमर भमरणा हृष्ण था जाता है और गोपियाँ भमर

के बहाने उपालम्भ करना आरम्भ कर देती है। गोपियों का भ्रमर को सम्बोधन करके उपालम्भ करना ही भ्रमर गीत के नाम से पुकारा जाता है।

### भ्रमरगीत की परम्परा

महात्मा सूरदास जी ने श्रीमद्भागवत के आधार पर ही 'सूरसागर' की रचना की थी, विन्तु उसमें भ्रनेक नवीनताओं को जन्म देकर अपनी मौलिकता का प्रदर्शन भी किया है। सर्वप्रथम सूरदास जी ने ही हिम्मी में भ्रमर-गीत की रचना की। भ्रमरगीत की सोक-प्रियता इन्हीं के कारण बहुत अधिक हुई। इन्होंने श्रीमद्भागवत की कथा से अपने भ्रमर-गीत में परिवर्तन कर दिया है। सूरदास के भ्रमर-गीत के भनुसार उद्दव बज में आकर नन्द और यशोदा के समीप नहीं जाते। गोपियाँ उनके रथ को दूर से ही देखती हैं। उन्हें सन्देह होता है कि सभवतः कृष्ण जी आ पये। मिलने पर कृष्ण-सज्जा उद्दव मिले और गोपियों ने कुशल-मगल पूछा। उद्दव जी गोपियों के बातों को दूर करो के लिए ज्ञान की बातें करते हैं। गोपियाँ उनकी बातों का उन्हें उत्तर देती हैं। उत्तर देते देते ही श्रीमद्भागवत के भ्रमर-गीत के आधार पर सूरदास जी भ्रमर की कल्पना करके गोपियों द्वारा 'भ्रमर', 'अति', 'मधुव' आदि सम्बोधनों द्वारा गोपियों की दशा का चित्रण करना आरम्भ कर देते हैं। सूरदास जी उद्दव और गोपियों के आधार पर एक और ज्ञान की नीरसता और भक्ति की सरसता दिखा कर भक्ति की धेष्ठता प्रतिपादित करते हैं और दूसरी ओर विरह और उपालम्भ-बाब्य 'सहज लरिकाई वा प्रेम' बताकर उद्दव के सम्मुख घण्टी विवशता प्रदट्ट करती है और कही—

"एक हुतो सो यथो स्याम सम की धर्वराधं ईस"

तथा—

"मम क्षेत्र तिक्षेत नाही दृष्टो तिरछं हूँ नु घडे"



अन्त में उद्दव जी की स्पष्ट हार होती है। गोपियों के उत्तरों की साक्षिकता बास्तव में देखते ही बनती है। वेचारे उद्दव जी कभी तो वैद्युत-मुराशों की दुहाई देने तथा कभी योग वी सोक-श्रसिद्धि बताने के अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं पाते। इस प्रकार की गोपियों की ताक्षिकता न तो श्रीमद्भागवत में ही है और न सूर के भ्रमरणीत में ही। ही सूरदास जी का एक पद—

“जबो को उपदेश सुननु किन कान दे”

भवदम ही कुछ इस पढ़ति का प्रतीत होता है। यह पद भ्रमरणीत के अन्य पदों से कुछ बड़ा भी है। याद-विवाद का घोड़ा सा कम भी इसमें दिखाई देता है। ऐसा प्रतीत होता है कि नन्ददास जी ने इसी पद का आधार लेकर अपने भ्रमरणीत की सविस्तार रचना की है। इनके उकों में साम्बद्धायिकता की छाप है।

नन्ददास जी के पश्चात् तो कुछ ऐसी परिपाठी बन गई कि कृष्ण-काव्य पर रचना करने वाले प्रत्येक वदि के लिए ‘भ्रमर-गीत’ सम्बन्धी कुछ न कुछ रचना करना अनिवार्य-सा हो गया। इस प्रसंग पर तो रीतिकालीन कवियों तक में स्फूट पदों की रचना की है। आषुनिक-काल में इस सम्बन्ध में भारतेन्दु हरिचन्द्र के भी अनेक पद प्राप्त होते हैं, किन्तु कथा के रूप में भ्रमरणीत श्री धर्माध्यार्थिह उपाध्याय के ‘प्रियप्रवास’, श्री प० सत्यनारायण ‘कविरत्न’ के ‘भ्रमरदूत’ तथा श्री जगन्नाथदास रलापर के ‘उद्दव शतक’ में ही प्राप्त होता है। प० सत्यनारायण का ‘भ्रमर-दूत’ राष्ट्रीय-मावना से प्रोत्त-प्रोत है। यह गोपियों का ‘भ्रमरणीत’ नहीं है। इसमें तो यशोदा (भारत माता) श्रीकृष्ण के पास अपना भ्रमर-दूत भेज रही है और इस प्रकार उन्हें बुझाने का प्रयत्न करती है। ‘प्रियप्रवास’ का ‘भ्रमरणीत’ आप्यातिप्रस्ता से परिपूर्ण है। हाँ, रलापर जी के उद्दव शतक में सूरदास तथा नन्ददास जी के भ्रमरणीत का स्वरूप अवश्य है। इसमें यमुना स्नान के समय कमल पुष्ट को देखने से श्रीकृष्ण को रापा का स्मरण हो उठता है और वे प्रेम-



मूरदास जी का तीसरा अमरणीत वास्तव में बहुत महत्वपूर्ण है। इसमें सूर की प्रतिमा और विविध-शक्ति का पूर्ण प्रस्फुटन हुआ है। इस अमरणीत में कई सो पद हैं। सारा वृतान्त यही विस्तृत रूप में चलता है। मध्य में अमर का आगमन दिखाया है और गोपियों इस अमर को सम्बोधत करके उद्घव से उपालभ-भरे रूप बहती हैं। इसमें गोपियों और उद्घव का प्रदनोत्तर रूप में बातचारी नहीं चलता है। पहिले उद्घव जो गोपियों की जान और योग का उपदेश देते हैं और गोपियों मुनहीं रहती हैं। इसके पश्चात् गोपियों के कथन चलते हैं और उद्घव जो चूप रहते हैं। गोपियों का उस्ति-वंविष्ट व्याप और बार्वदाप्य इस तीसरे अमरणीत में देखने ही बनता है।

### सूर का अमरणीत

इस अमरणीत प्रारंभ को इस प्रकार का चिह्नित करते का सूर का एक मुख्य उद्देश्य था। जान यह पी कि उम समय धर्म के मामले में विवादों का बोल-बाला था। ज्ञानमार्यों सन्तों का प्रभाव इन्होंने विशद रूप में पढ़ा हुआ था कि लोग ज्ञान-भार्याओं को ही ईश्वरोम्भुल होने वार एक मात्र साधन समझते थे, किन्तु यह प्रभाव-न्यायी न रह सका और लोगों के हृदय में ज्ञान के स्थान पर भक्ति-भावना ने अपना स्थान बना लिया था। अब लोगों ने ज्ञान को शूष्क तथा धनुयमोरी बनावाकर भक्ति को प्रधानता देनी चारूम बर दी। इस प्रकार मूरदास के समय में ज्ञान और भक्ति में विसे थेठ बनाया जाय, यह विवाद खोड़े बर था। मूरदास के अमरणीत पर इसी विवाद का यहाँ गहरा प्रभाव पढ़ा है। उन्होंने धरते इस प्रसंग में ज्ञान के समग्र भक्ति की थोड़ा प्रतिपादित बरते ही चेता ही है। धनः रप्त हार में वहाँ जा सकता है, जि सूर के अमरणीत का मुख्य उद्देश्य निर्गुणकाद का गंदन और सामुदायिक वा भेटन है।

मूरदास जी वी लोपियों उद्घव के निर्मल इह के उपरेक को मुनहर अस्तन तिन्ह होती है। वे उपरेक इह दो घरनी कोई छान्या शक्ति,



तुमरी अक्य कथा तुम जानो हमें निज नाथ विसरायो ।  
सूर स्थाम सुन्दर यह सुनि सुनि नैनत नौर यहायो ।”

### विरह-वर्णन

ये तो हुईं सूरदास के भ्रमरनीत के प्रसाग-विशेष की विशेषताएँ । उनका यह काव्य कुछ प्रपनी निजी विशेषताएँ भी रखता है जिनके कारण हिन्दी साहित्य में उसे अमर स्थान प्राप्त हुआ है । आचार्य पं० रामचन्द्र शुक्ल ने ढीक ही बहा है—

“वियोग की जितनी झगड़दशाएँ हो सकती हैं । जितने द्वाग से उन दशाओं का साहित्य में वर्णन हुआ है और सामान्यतः हो सकता है वे सब उसके भौतिक औजूद हैं ।”

सूर ने भ्रमरनीत में वियोग की सारी अवस्थाओं के सुन्दर उदाहरण रखने को निलंते हैं । कृष्ण वियोग से व्यवित गोपियों के नाना भाव इसमें दृष्टिगत होते हैं । विरह की घ्यारह अवस्थाएँ बतलाई जाती हैं—

१. अभिलङ्घण
२. चिन्ता
३. समरण
४. गुणव्यन
५. उड़ेग
६. प्रक्षाप
७. उन्माद
८. व्याधि
९. जड़ता
१०. मूच्छों
११. मरण ।

रामीर में रामुणा गारी भद्रामापी के मुन्दर उद्घाटन

विद्यालय में गूरु के विद्योग-कार्यालय में विद्यिता और विज्ञान होती है ही साथ ही, उसमें शास्त्रावधिकारी और गहनागी भी संवित होती है। विरह के प्रतीक उपनी गहन होती है जो अपना हृष्ट-भावी है। शूलक के विरह में केवल गोरीता ही दुखी नहीं है, बल्कि भव्य, यशोदा, विज्ञान-वाल, पशु-पक्षी तथा वह ज्ञान गमी भ्रमरीला में दुखी दिलावे गये हैं। वास्तव में बात यह है कि विद्योग में ऐ गहन रामुणे जो गंधोग में गुणाद प्रतीत होती थीं, दुख का कारण बन जाती है। विना दोगान के गोरियों को कुछ बैठन प्रतीत होती है। विद्युता की शीर्षता फिरले विद्योग में उनको जला देने वाली बन जाती है। इमणे भी भागे एक बात और है। मनुष्य का यह स्वामाव है कि वह भागे मन के घनुमार ही दूसरों भी परन करता है। विपरीत वातावरण उसे यातता है। गोरियों दुखी हैं, भ्रमों उन्हें सारा विश्व ही दुखी दिलाई देता है। विन्तु भव वे बन को हरा भरा देखती हैं तो उनके लिये प्रसहनीय हो जाता है और वे वह उटती हैं—

“मधुदन तुम रहत रहत हो।

विरह विद्योग स्थाम मुन्दर के ठाड़े बच्चों न जरे।

तुम हो नितज्ज साज नहि तुमको फिर तिर प्रदृष्ट थो।

सासा स्पार भी बन के पक्षेह यिक् यिक् सबन करे।”

विरह-वण्णन की इससे भाधिक व्यापकता और क्या हो सकती है? इसके अतिरिक्त गोरियों की सरलता और मनुष्यता के साथ-साथ उनकी बाक् पटुता उक्त वैचित्र्या तथा वार्वदार्थ भी देखते ही बनता है। निम्न लिखित उदाहरण इस दृष्टि से दृष्टव्य हैं—

“उर में मालन खोर भड़े।

८८.

११२८-११८।

अद असेहु निकसत नाहो झयो तिरहे हँ जु अहे ॥”  
 ×            ×            ×            ×

“हरि काहे के धन्तर्यामी ।

जो हरि मिलत नाहो यह अवसर अवधि बतावत लामी ।”  
 ×            ×            ×            ×

“सरिकाई को प्रेम कहो घलि कंसे छूटत ॥”  
 ×            ×            ×            ×

“आयो घोष बड़ी ध्यापारी ।”

सादि सेष गुन गयान जोग की दम में धान उतारि ।”  
 ×            ×            ×            ×

“जोग ठगीरी दम न दिलहें ।”

×            ×            ×            ×  
 झयो जाहु तुम्हें हम जाने ।

स्याम तुम्हें हारी नाय पठायो तुम ही खोख भुलाने ।  
 ×            ×            ×            ×

“सोब वहो तुमसो धपनी तो बुझनि बन्द निराने ।

‘तुम’ इयाम जब तुम्हें पठाये तब नेहाहु भुगुराने ॥”  
 ×            ×            ×            ×

“झयो बन नाही इस छोत ।

एक हृतो लो ययो इयाम गंग खो धाराये

संगोतात्मकता

धर लनिक गूर  
 विशेषजातीयो धर  
 अन्होने  
 के

फिर तो इसमें भनेक कवियों ने अपनी रचनायें कर ढालीं । संगीतात्मकता भी सूर के अमरणीत की एक अनुपम विशेषता है । उन्होंने पदों को विविध राग एवं तालों के अनुसार लिखा है । वे स्वयं भी एक अच्छे गायक थे । उनके इसी गुण की प्रशंसा में किसी ने ठीक ही बहा है—

“कियों सूर को सर लायी कियों सूर की पीर ।  
कियों सूर को पद गहौ तन भन घुनत सरोर ।”

### अलंकार

अलंकारों का प्रयोग भी अमरनीत में अत्यन्त स्वाभाविक रूप में हुआ है । अलंकारों के प्रयोग ने काव्य की दोभा में चार चौड़ लागा दिये हैं । सभी अलंकारों के उदाहरण न देकर केवल साधारणक का एक उदाहरण प्रस्तुत करके इस प्रसंग वो यहाँ समाप्त किया जाता है—

“प्रीति करि दीहों गरे छुरी ।  
जैसे बधिक चुगाय कपटकन पाछे करत बुरी ॥  
मुरली मधुर चेप कर कापो, मोर चन्द्र छटवारी ।  
बह किलोकनि लूक लागि बति, सहो न तरहि सम्हारी ॥  
तलकत दाहि घले मधुइन को किरि कं लई न तार ।  
मूरदाम वा कलप तरोवर, केरि न देहो डार

उपर्युक्त विवेचन में यह निष्ठाय सहज ही निहाला जा सकता है कि हिन्दी में भी अमरनीत-काव्य-परम्परा गूर से ही शारस्वत होनी है और गूर में ही अपनी चरम बोलि पर परिसंक्षिप्त होनी है ।

प्रश्न २१—महात्मा गूरदास के दार्शनिक किसारों का परिचय दीजिये ।

दार्शनिक किसारों की स्थापना करना भक्तात्मन गूरदास का उद्देश्य नहीं था । महात्मा गूरदास का सहृदय जान भी गंभीर नहीं था । आपका वीक्षा

भी उन्होंने स्वयं पढ़ी नहीं थी, प्रत्युत आपने गुह थी वल्लभाचार्य से उनकी अनु-  
शनणिका सुनी थी। पुष्टिमार्ग के धार्मिक सिद्धान्त भी उन्होंने महाप्रभु से  
सुने थे। समय समय पर सम्बद्धाय थी बैठकों में दार्शनिक तत्त्वों का जो  
विवेचन होता था उसे भी उन्होंने आचार्य महा प्रभु के मुलाकारविन्द से ही अवलु  
हिया था। इस तर्फ वी स्वीकृति स्वयं गुरुदास जी ने इन शब्दों में दी है—

“माया काल कालू तहि ध्याने, यह रस रीति-जू-जानी।  
गुरुदास यह सकल सामग्री, गुह प्रताप पहिचानी ॥”

इसका सातरवं यह नहीं है कि उन्हें दर्शनशास्त्र का ज्ञान ही नहीं था।  
यह ठीक है कि उन्हें बहस्तृत वा ज्ञान नहीं था। यह भी धर्मशास्त्र सत्य है  
कि उन्होंने दर्शन-कालू का अध्ययन नहीं किया था, बिन्दु इनका सभी  
मानने कि वे ऐनी एतिहासिकान्द में अवश्य रहे थे दिनमें रहकर उन्हें दर्शन-  
शास्त्र वा ज्ञान हो गया था। इसका प्रमाण उनका पात्र 'गुरुमार्ग' है जिसमें  
माया, जीव और ब्रह्म के गच्छन्त में अनेक दार्शनिक उकियों प्राप्त होती हैं।  
**पुष्टिमार्ग से दार्शनिक सिद्धान्त**

महात्मा गुरुदास के दार्शनिक विचारों को जानने के लिए पुष्टिमार्ग के  
दार्शनिक सिद्धान्तों को जान लेना परमावश्यक है क्योंकि उनके दार्शनिक  
निदान इसी सम्बद्धाय से प्रभावित हैं। पुष्टिमार्ग के प्रवर्तक थी वल्लभाचार्य  
जो के मनानुगार थीइश्वर वरद्द्वारा है। यह, बिन्दु धानन्द तथा इस इनके  
गुण है। इन्हीं से जीव तथा प्रृथिति उत्पन्न हुए हैं। जीव में वृत्ति के एक  
तथा चित्र पूर्णो वा प्रादुर्भाव है, बिन्दु धानन्द निरोमूल रहा। जह प्रृथिति  
में उनके एक हाथ वा प्रादुर्भाव है और बिन्दु धानन्द निरोमूल रहे।  
वाल्लभ में यदि देखा जाय तो हीनों कर्त्त्वों वी यही विभिन्नता जीव, प्रृथिति  
और परमात्मा के भेदों वा वाल्लभ है। माया वा इसमें जोई हाथ नहीं है। इस  
मन के अनुगार वित्तना वृत्ति सत्य है उनका ही जीव भी। जीव और इन्होंने  
जोई विभेद नहीं है। हीनों वाल्लभ में एक ही है। ही, एक अन्तर व्यवहर

है। जीव की शक्ति परिमित है वयोंकि वह पूर्ण शक्ति ब्रह्म का केवल भंडा ही है। इसके विपरीत पूर्ण होने के कारण ब्रह्म की शक्तियाँ अपरिमित हैं प्रकृति भी जीव के समान ब्रह्म का एक अंशमात्र ही है। मानन्द तथा सूक्ष्म के तिरोभाव से उसका विकास होता है।

मुक्ति के सम्बन्ध में भी श्री आचार्य जी के विचार जानने योग्य हैं। इस सम्बन्ध में विचार करते हुए उन्होंने आत्मायें तीन प्रकार की मानी है—

१. मुक्ति योगिन
२. नित्य संसारिन
३. तमोयोग।

नित्य संसारिन आत्मा वो मुक्ति नहीं होती। तमोयोग आत्मायें इनसे भी निरुद्ध हैं। केवल मुक्ति योगिन आत्मायें ही ऐसी हैं जो मुक्ति प्राप्त कर सकती हैं, किन्तु ये आत्मायें भी परब्रह्म के अनुप्रह के बिना मुक्ति प्राप्त नहीं कर सकती। इसी अनुप्रह को 'पुष्टि' नाम से अभिहित किया गया है। इस मन के अनुमार मर्मिन और अनुप्रह द्वारा प्राप्त मुक्ति ही मनुष्य के जीवन का उद्देश्य होना चाहिये। इस मन में यह पुष्टि भी चार प्रकार वी मानी जानी है—

१. प्रवाह-पुष्टि
२. मर्यादा पुष्टि
३. पुष्टि-नुष्टि
४. शूद्र पुष्टि।

प्रवाह पुष्टि के अनुमार भक्त मंगार में रहता हुआ भी शीर्षण की भक्ति में भगा रहता है। मर्यादा पुष्टि के अनुमार भक्त भक्त मार्गात्मक मुख्यों से अपना हृदय सीध लेता है। ये भक्त शीर्षण के गुणात्मक तथा शीर्षन द्वारा उनकी भक्ति करते हैं। पुष्टि-नुष्टि में शीर्षण का अनुप्रह लो

प्राप्त होता है, किन्तु इसके साथ साथ भवत की साधना भी अनी रहती है। पुद्गुणि में भवत श्रीकृष्ण पर पूर्णतया आश्रित हो जाता है। भगवान् का अनुयाय प्राप्त होने पर उसके हृदय में श्रीकृष्ण के प्रति इतनी तीव्र सत्त्वा गहन अनुभूति हो जाती है कि वह भगवान् की सीलाद्यों से अपना तादात्म्य स्थापित कर लेता है। पुण्डिमार्ग में यही पुण्डि सर्वोच्च मानी जाती है।

माया के विषय में भी श्री आचार्य जी के विचार जान लेना अनुपयोगी एवं अज्ञातानुग्रहिक न होता। इनके मतानुसार परमात्मा से आत्मा और प्रहृति के विकास होने में माया का कोई हाथ नहीं होता। माया जिस प्रवारापार-मार्यिक सत्ता को हमारी दृष्टि से ओङ्कल कर देती है उसी प्रकार उससे मिलाने में भी यही हमारी सहायक बनती है। श्री शंकराचार्य का मत इसके भिन्न है। उनके मतानुसार जीवात्मा और परमात्मा में भिन्नता माया के कारण ही दिखाई देती है। इसके विपरीत श्री आचार्य जी के मतानुसार जीवात्मा को परमात्मा से भिन्नता सत्य है और यह भिन्नता परमात्मा के बारण ही है। वे माया को द्रृढ़ा की शक्ति मानते हैं।

### सूर के दार्शनिक विचार

महात्मा सूरदास श्री बल्लभाचार्य जी के शिष्य अवश्य हैं और उनके पुण्डिमार्ग से प्रभावित भी हुए हैं, किन्तु उनके सिद्धान्तों का पूर्णतया पालन उन्होंने नहीं किया है। पुण्डि या मर्यादा शब्द 'सूरसागर' में कहीं देखने को भी नहीं मिलता। आविभवि, तिरोभाव जैसे पारिभाषिक शब्द जो श्री आचार्य जी के दार्शनिक सिद्धान्तों में स्थान स्थान पर मिलते हैं, 'सूरसागर' में दृष्टिगत भी नहीं होते। श्री आचार्य जी 'माया' की सुलना 'कलक कपिश बस्त्र' से करते हैं जबकि सूरदास जी उसे 'काली कमरी' नानते हैं। इसके अतिरिक्त 'राधा' सूरदास की नितान्त मौखिक कल्पना है। उन्होंने राधा को कृष्ण की शक्ति का प्रतीक माना है और श्री आचार्य जी के सिद्धान्तों में राधा का कोई स्थान ही नहीं है।

महारामा गुरदान के कृष्ण प्रणाली है। वे गुण भी हैं और तिन्‌हीं स्थलों पर गुरदान जी ने दिये, हरि भादि शब्दों का प्रयोग भी है। प्रयोग ही नहीं, उन्होंने इनसी कविता भी की है। रामकथा का भी गुर ने किया है। गुर का मन विचार कृष्ण के गुण-ज्ञान में लग जाना अन्यत्र नहीं। वस्तुतः विष्णु हरि और राम सभी कृष्ण के ही नाम ये सब निराकार बहु के गुण स्वर्गों के नाम ही हैं। मुरदास जै शृणु भी मूल रूप में तो निरुण ही है, किन्तु भूमि जनों के भावन्द उन्होंने इस रूप में प्रवतार ले लिया है। उनके निरुण रूप को स्पष्ट कर चाली ये पंचितर्यां देखिये—

“को माता को पिता हमारे ।  
सब जनमत हमको तुम देखो, हंसो लगत सुनि बात हमारे ॥”

तथा  
“पिता मातृ इनके नहि कोई ।  
मापुहि करता, मापुहि हरता, निरुण गये ते रहत हैं जोई ॥”

फिर भी सपुण्योनवासना को उन्होंने घरना ध्येय वर्णों बना लिया, इस बात का उत्तर वे उस पद में स्पष्ट रूप में दे रहे हैं—

“धर्विगत गति कृष्ण कहत न आवे ।  
जर्यों गूँसे मीठे कल को रस अन्तरगत ही भावे ।

परम स्वाद सब ही छू निरन्तर धर्मित तोष उपवास ।  
मन शानी की धर्म धर्मोचर सो जाने जो पावे ॥

रूप गुन जाति जुगुति विनु निरालम्ब मन चहूत भावे ।

सब विधि धर्म विधारिहि ताते सूर तपुन लोता वद भावे ॥”

इस प्रकार मुरदास जी के दार्शनिक विचारों का भवनीकरण करने पर होता है कि उनके कृष्ण के दो रूप हैं—निराकार तथा साकार। मूल

रूप में सो वे निर्गुण ही हैं, किन्तु भक्त जनों को आनन्दित करने के हेतु भव-  
तार लिये हुए हैं ।

### माया

सूरदास जी ने माया का वर्णन भी तीन रूपों में किया है—

१. माया का दार्शनिक रूप
२. माया का सांसारिक रूप
३. माया का राधा-रूप ।

अपने गुह श्री बलभावार्य के समान सूरदास जी भी माया को बहु के वंश में मानते हैं । वे माया को बहु से पृथक् नहीं मानते । उनके मतानुसार अल्प के पश्चात् वह बहु के पदों में ही समा जाती है । वह बहु का ही धंश है, किन्तु माया का शिरगुणात्मक रूप बहु को आवृत्त कर लेता है । सत्य को भूलावा दकर वह असत् भर्त्यात् भविद्या को जन्म देती है । जीवात्मा माया के आवरण को ही सत्य मानती है और वास्तव में यही भविद्या है । इस प्रकार माया का दूसरा नाम भविद्या भी माना जा सकता है । 'सूरदास की सब भविद्या दूर करो नदलाल' कहकर भक्तराज सूरदास ने इसी की ओर संकेत किया है । सूर उसे भगवान् की सक्षित का दृढ़ धारार मान लेते हैं । इस दृष्टि से यह पद दर्शनीय है—

"यह कमरी कमरी करि जानति ।

जाकं जितनी बुद्धि हृषय में सो तितनी अनुमानति ॥

या कमरी के एक रोम पर बारी और भीस पाठंवर ।

। सो कमरी तुप निरति गोषी ओ तीन सोक आदम्बर ॥

कमरी के बल द्वारु संहारे कमरिहि से सब भोग ।

जाति शांति कमरी सब मेरो 'सूर' सबहि यह योग ॥"

सूर की यह कमरी अत्यन्त रहस्यगूण है । दीनों सोक डसी से ढके हुए हैं । उसी ही ही दानि से वे भगुरों का संहार करते हैं और उसी की

शक्ति रसानन्द सीताप्री में निहित है। कमरी ही योग है, कमरी ही भोग है। वही शक्ति है और वही कृष्ण को जानने की कुंजी। वस्तुतः यह कमरी कृष्ण की रहस्यमयी योगमाया है। उसे हम अपनी बुद्धि के भनुसार विभिन्न रूपों में समझते हैं। इस प्रविद्या का बण्ठन मूर के शब्दों में इन पंक्तियों में दर्शनीय है—

"मायव जू मेरी इह गाई ।  
धब धामु ते धापु धागे इई से माइये चराई ॥  
है प्रति हरियाई हरकत हू बहुत धमाण जाति ।  
फिरत खेद बन झल उलारत सब दिन कर सब राति ॥"

माया का दूसरा रूप जो 'मूरसागर' में बहिन है, रांतारिक माया है। यह माया वा मोहकारी है। यह नारी के सौभर्य के रूप में विदेश का से विवरित होता है। यह मान की साधना में बाष्प के रूप में उत्तिष्ठत होती है। यह माया का उच्छृङ्खल तथा उपदेशी है। गूरने इसे माया का देहर बण्ठन किया है—

"मायव जू' मेरु हर को गाई ।  
तिति बासर पहु इत उति भरमति धगव गहि तहि जाई ॥"

माया का तीसरा राया-रूप है। राया भी माया की भाँति कृष्ण की लक्ष्मी ही है। बास्तव में राया माया के घनुघटारी रूप में विभिन्न हैं विषय प्रदार चिदेशों के लाय तीनों शम्भिर्याँ मरस्वती, सुभी तथा गाईरी सम्बन्धित हैं उनी यहार राया कृष्ण के लाय गम्भनित हैं। राया भी इन के इस प्रदार के दायेनिह गम्भन्य का प्रहीड़ात इन गम्भिरी के दृष्टव्य है—

"उत्तिव बन धामुहि विवरायी ।  
प्रहीड़ि-सुख दृढ़े भरि आनमु बासति मेर बरायो ॥"

X      X      X      X

"तद नामरि मन हये भई ।

नेह पुरातन जानि इषाम को प्रति आनन्द भई ।

प्रहृति पुरव नारी में ये पति काहे भूति गई ॥"

मही कारण है कि सूरदास जी राधा से भक्ति का वरदान माँगते हैं ।

### भूक्ति का साधन

सूर के महानुसार सच्ची भक्ति ही मुक्ति का साधन है । यद्यपि अपनी रचनाओं में उन्होंने पुष्टि अथवा मर्दादा का नाम कही नहीं लिया है किन्तु उनके पदों से यह स्पष्टतः, प्रमाणित होता है कि उन पर श्री कल्तनाचार्य जी का पूरा-पूरा प्रमाव था । मनुष्य में काम, क्रोध आदि अनेक दुर्लभ प्रवृत्तियाँ होती हैं । ये प्रवृत्तियाँ ईश्वर के अनुग्रह से द्वार हो सकती हैं । महात्मा सूरदास की कल्पना शुद्धादृत की कल्पना है । ये साधुर्य मुक्ति नहीं चाहते । ये तो इस सानिष्ठ मुक्ति के इच्छुक हैं जिसमें जीव अपनी सत्ता बनाये रखता है ।

**प्राप्त २३—** खिद कोजिये हि सूर के पदों में काढ्य के अतिरिक्त एवं बहिरंग दोनों ही पक्ष चरबोत्कर्व पर पहुँचे हुए हैं ।

काव्य के दो पक्ष होते हैं—मावपक्ष भीर कलापक्ष । थोष काव्यकारों के काव्यों में मैं दोनों पक्ष ही उत्कृष्ट रूप में पाये जाते हैं । कवि को अपनी रचना में जीवन की अनुभूतियों एवं नदीन उद्भावनाओं को प्रस्तुत करना होता है । जीवन की ये अनुभूतियाँ कल्पना का प्राप्तार ऐकर पाठक या श्रोता के हृदय को आनंदोलित कर देने वाली होती हैं । पाठक या श्रोता अपने अविस्मित स्थूल जगत् के ऊपर उठ कर रक्षास्वादन करता है । काव्य में उन सत्यों का भी निश्चय रहता है जिनसे मनुष्य जीवन के चरम तथ्य को प्राप्त करने का भी आधिकारी होता है । इस प्रकार का सुन्दर तथा उच्च भाव श्रौत सन्देश जब काव्योपयुक्त धीली में अक्षत होते हैं । तभी सुन्दर काव्य-सूजन हुआ करता है । महात्मा सूरदास के पदों में यह विशेषता पूर्ण रूप से प्राप्त है

शक्ति रसानन्द सौतराणों में लिहित है। कमरी ही योग है, कमरी ही भोग है। वही शक्ति है और वही कृष्ण को जानने की कुंजी। बस्तुः यह कमरी कृष्ण की रहस्यमयी योगमाया है। उसे हम परनी दुदि के मनुसार विभिन्न रूपों में समझते हैं। इस अविद्या का वर्णन गूर के शब्दों में इन पंक्तियों में दर्शानीय है—

"माधव जू मेरी इक गाई ।

अब पानु ते धापु धागे इई ते माइपे चराई ॥

है अति हरियाई हरकत हू बहुत धमाल जाति ।

फिरत वेद वन ऊल उखारत सब दिन कर सब राति ॥"

माया का दूसरा रूप जो 'मूरसागर' में वर्णित है, सासारिक माया है। यह माया का मोहकारी रूप है। यह नारी के सौन्दर्य के रूप में विदेष रूप से विवित होता है। यह भक्त की साथना में बाधा के रूप में उर्वास्यत होती है। यह माया का उच्छृङ्खल तथा उपद्रवी रूप है। मूर ने इसे गाय का रूप देकर वर्णन किया है—

"माधव जू नेकु हर को गाई ।

तिति बासर यह इत उति भरमति मायप गहि नहि जाई ॥"

माया का तीसरा रूप राधा-रूप है। राधा भी माया की भाँति कृष्ण की शक्ति ही है। वास्तव में राधा माया के मनुष्यहकारी रूप में विवित है त्रिस प्रकार त्रिदेवों के साथ तीनों शक्तियाँ सरस्वती, सूर्यी तथा पार्वती सम्बन्धित हैं उसी प्रकार राधा कृष्ण के साथ सम्बन्धित है। राधा और कृष्ण के इस प्रकार के दार्ढिनिक सम्बन्ध का प्रहटीकरण इन पंक्तियों में दृष्ट्य है—

"हबहि वसं मायुहि विसरायो ।

प्रहटिमूर्य एके करि जानु जाति भेद करायो ॥"

X      X      X      X

“तब नागरि भन हर्यं भई ।

मैह पुरातन जानि इयाम को अति आनन्द भई ।

प्रहृति पुरुष नारी में वे पति काहे भूति गई ॥”

यही कारण है कि सूरदास जी राधा से भक्ति का वरदान माँगते हैं ।

### मुक्ति का साधन

सूर के भतानुसार सच्ची भक्ति ही मुक्ति का साधन है । यद्यपि आपनी रचनाओं में उन्होंने पुष्टि भववा मर्यादा का नाम कही नहीं लिया है किन्तु उनके पदों से यह स्पष्टतः, प्रमाणित होता है कि उन पर श्री बलभाजाये जी का पूर्ण-पूरा प्रभाव था । मनुष्य में काम, क्रोध आदि भनेक दुर्लभ प्रवृत्तियाँ होती हैं । ये प्रवृत्तियाँ इवर के अनुप्रह से दूर हो सकती हैं । महात्मा सूरदास की कल्पना शुद्धादृत की कल्पना है । वे सायुज्य मुक्ति नहीं चाहते । वे तो इस सानिष्ठ मुक्ति के इच्छुक हैं जिसमें जीव अपनी सत्ता बनाये रखता है ।

प्रम २३—सिद्ध कीजिये कि सूर के पदों में काव्य के भ्रमरंग एवं बहिरंग दोनों ही पक्ष चरमोत्कर्षं पर पहुँचे हुए हैं ।

काव्य के दो पक्ष होते हैं—भावपक्ष और कलापक्ष । थेष्ठ काव्यकारों के काव्यों में ये दोनों पक्ष ही उत्कृष्ट रूप में पाये जाते हैं । कवि को अपनी रचना में जीवन की अनुभूतियों एवं जीवन उद्भावनाओं को प्रस्तुत करता होता है । जीवन की ये अनुभूतियाँ कल्पना का आधार लेकर पाठक या श्रोता के हृदय को आनंदोत्तित कर देने वाली होती हैं । पाठक या श्रोता अपने अपकिरणत स्थूल जगत् के ऊपर उठ कर रसास्वादन करता है । काव्य में उन तथ्यों का भी निरूपण रहता है जिनसे मनुष्य जीवन के चरम तथ्य को प्राप्त करने का भी भविकारी होता है । इस प्रकार का सुन्दर तथा उच्च भाव और सन्देश यथ काव्योपयुक्त शब्दी में व्यक्त होते हैं । तभी सुन्दर काव्य-सूजन हुमा करता है । महात्मा सूरदास के पदों में यह विशेषता पूर्ण रूप से प्राप्त है ।

उनके पद हृदय की गहरी अनुभूतियों से युक्त तो है ही, साथ ही उनमें भावों की चित्रभवता, रसात्मकता तथा भालंबारिता भी है। उनके पदों में काव्य के अन्तर्गत एवं बहिरण दोनों ही पद चरमोत्तर पर पहुँचे हुए हैं।

### भावपदा

महाकवि मूरदास भाव-जगत् के मुन्दर चित्तेरे हैं। दग्धम स्वन्ध पूर्वादि के बाल-व्यरुण को ही देख सीजिये। पं० रामचन्द्र धूकर के कवयनानुसार वे बाल-जीवन का कोना-कोना मौक आये हैं। बाल-मनोविज्ञान का इस नेत्र विहीन कवि को भद्रभूत एवं पूर्ण ज्ञान था। बालकों की प्रत्येक मनोहारी वृति का विश्वास भूर के पदों में प्राप्त हो जाता है। श्रीहृष्ण का हृष-व्यरुण, उनकी बाल-सुलभ चेष्टायें, मातृ-हृदय का सजीव-चित्र, बाल-जीड़ा, गोवारण, मालवन चोरी, कृष्ण और राधा का स्वामाविक मिलन, प्रणय आदि कितने ही प्रसंगों के इतने स्वामाविक, सरस एवं मर्म स्पर्शी विश्वास हैं कि बहते नहीं बनता। सभी उन्न व्यरुण का खुला हृष हमारे सामने प्रस्तुत कर देते हैं। नीरस से नीरम हृदय भी इन प्रसंगों को पढ़ कर भ्रयवा सुनकर विहृत हो उठते हैं। पदों के भीत-बीच में कृष्ण की चतुरता-युक्त वाणी प्रत्येक जन के हृदय को हर लेती है। बाल-व्यरुण से सम्बन्धित यह पद कितना धरत एवं धारस है—

“यदोदा हरि पासने भुसावे ।  
हुसरावे बुसराइ, बरहावे, जोह सोइ कछु जावे ॥  
मेरे साल को आउ तिरिया काहे न आनि भुसावे ।  
तू काहे नहि बेगिहि जावे तो को कारू बुसावे ॥  
कबहु पलक हरि मूँड सेत है कबहु धयर करकावे ।  
सोधत जानि भोन हैं हूँ रहि हरि करि संग जतावे ॥  
इहि धमतर धक्काव उठे हरि धमूलति धमुरे जावे ।  
जो सुख ‘सूर’ धमर सूनि बुर्जम सो जाह भाजिनी जावे ॥”

वात-यनोविज्ञान का कितना स्वाभाविक चित्रण है। पद को पढ़ने ही चिंह की मनोहारी कल्पना पाठक को स्पष्ट दृष्टिगत होती है। पालने में पढ़ा हुआ बच्चा सबरा सोरी याती हुई माँ का प्रत्यक्ष चित्र इस पद में है।

### रस-योजना

शूगार-धर्मांत के अन्तर्गत संयोग-शसंग के चित्रण भी अत्यन्त हृदयहारी हैं। अप-लिप्सा के कारण भूरदास जी के गोप-गोपियों के प्रताप में अपूर्व सौन्दर्य है। राधा और कृष्ण का प्रत्यक्ष अत्यन्त स्वाभाविक हृप में प्रस्तुत किया गया है। रमिक शिरोमणि भनधोहन गोपियों के हृदय का हार बने हुए हैं। यन्त्र-तत्र कवि शूगारिकाता की दुर्गमिति से पाठक को धन्दाने के हेतु धीकृष्ण के ईश्वरत्व को भी संकेतात्मक उद्घाटन कर देते हैं। किन्तु सर्वथा हृदय पथ की प्रधानता ही लक्षित होती है। ईश्वरत्व के उद्घाटन से रस में कही भी भ्रमाव नहीं आने पाया है। एक चड़ाहरण इस बात को स्पष्ट कर देगा। दान-लीला श्रसंग के अन्तर्गत जब धीकृष्ण अपने को ईश्वर घनाते हैं तो गोपियों उनका उपहास कर डालती हैं। यह उपहास अलौकिकता तथा ईश्वरत्व नींगभीरता के संकेतात्मक प्रकटीकरण के होते हुए भी रस की पृष्ठभूमि को नहीं विगड़ने देता।

अब तनिक अमर-जीत प्रस्तय से भी एक उदाहरण लेकर दिखाये कि भूर के पदों में अनुभूति की गहराई कितनी है।

“दर में माझन खोर गड़े ।

अब कैसेहु निरक्षत नाही छ्यो लिरहे हूँ कू थड़े ।”

गोपियों की इस विवरणा को सुन कर उद्घव जी तो तब-रहित हो ही नये होने, पाठक भी धारे पढ़ने से इक आता है। उसका हृदय स्वयं बैदना से भर जाता है। ऐसा नहाता है जैसे उसके हृदय पर कोई गहरी छोट पड़ी हो। उसन पक्षियों में गोपियों की यन्त्र-विद्युतना तो दर्शनीय है ही, अनुभूति का

गांधीयं भी दृष्टव्य है। हृदय में ढेढ़े होकर भड़े हुए त्रिमंगी मूर्तिघारी कृष्ण के चित्र पाठक के नेत्रों के सामने नाच जाता है। वास्तव में तो बात यह है कि अमर-भीत की कल्पना जो मूरदास जी ने की, वह प्रसंग कृष्ण-काव्य के प्राण ही बन गया है। गोपियों की हृदयस्थ वेदना की जो धारा सूर ने बहाई उसमें समस्त रसिक-समाज बहता चला धा रहा है और सदैव बहुता रहेगा।

इस प्रकार हमने देखा कि वात्सल्य और शूँगार-रस के चित्रण मूरदा-जी की गहरी अनुभूति के स्पष्ट प्रमाण हैं। इन दो रसों में कवि अपनी तुलना नहीं रखता, यह सर्वं विदित है। वात्सल्य और शूँगार रस की दृष्टि से 'मूरसागर' और उसके रचयिता महात्मा मूरदास को जो स्थान प्राप्त हुई है, उसकी तुलना मिलना वास्तव में असंभव है। इतना होने पर 'मूरसागर' की आत्मा शान्त रस ही मानी जाएगी। शान्त रस के चित्रण में भक्तपाल मूरदास जहाँ अपने प्राकृत रूप में हमारे सामने प्राप्ते हैं, वही वे कवि से अधिक दिनप-शील भक्त हैं। भक्ति-रस का एक उदाहरण है—

'धर्व के मांथव मोहि उभारि ।

मान हो भव धम्बु निधि में कृष्ण सिषु मुरारि ॥

और धति गम्भीर माया सोम सहर तरंग ।

सिष्ये जात धगाय जल में गहे पाह धनंग ॥'

संतार की अनियता के सम्बन्ध में भी निम्नलिखित पंक्तियाँ उद्धृत करना प्रासंगिक एवं अनुपयोगी नहीं होगा—

"हरि दिन कोऊ काम न पायो ।

यह माया भूठी प्रपञ्च लगि इतन सो जनम गेवायो ॥"

वस्तुतः मूरदास जी शान्त, वात्सल्य एवं शूँगार रस के ही कवि हैं, किन्तु वैसे लगभग सभी रसों के बायंन 'मूरसागर' में प्राप्त हो जाने हैं। यह तो निश्चित है कि वात्सल्य और शूँगार के बायंनों में जो अनुभूति वीं गहराई

दिखाई देती है वह अन्य रसों के बरएँनों में नहीं है। सूरदास जी का मन रितना इन थों मानव-मन की भावनाओं में रमा है उतना अन्यथा नहीं। तथापि अन्य रसों के बरएँनों में भी महाकवि मूर का महाकवित्व कहीं न कही दिखाई दे ही चाता है। अन्य रसों का भी एक-एक उदाहरण प्रस्तुत है—  
अद्भुत—“कर गहि पग अंगूठा भूल मेसत ।

अभु पौडे पासने अडेले हरपि-हरपि धपने रंग लेसत ॥

सिव सोचत विधि बूढ़ि विचारत बट बाढ़यो सामर जल भेसत ।

विडर छले पन प्रसव जानि के दिगपति दिग दंतिन न सकेसत ॥”

भयानक—‘बरत गहे अंगूठा भूल मेसत ।

उछलत सियु घराघर कौत्यो, कमट पौडि अहुसाई ॥”

बीर—“सैन साजि छज पर चड़ि यादहि ।

प्रथम बहाइ देहु शोवधन ता पाउ चब गोदि बहावहि ॥”

कहण—“धति भलीन वृषभानु कुमारी ।

हरि धम जस धातर तनु भीजं ता सासब म धूदावति सारी ॥”

### मुरसी प्रकरण

उपर्युक्त समस्त विवेचन तथा प्रमाण के लिए दिये गये उदाहरण स्पष्टतः इस वस्थ के परिचायक है कि भावपद के बूढ़ि, बल्यना और रागात्मक तीनों ही तत्त्वों का मुख्दर समन्वय सूरदास जी के पदों में प्राप्त होता है। जिन् तो भी मुरसी प्रवरण का संवेतात्मक विवरण देने का सोभ हमें सवरण नहीं हो पा रहा है। यह प्रवरण भी अद्यन्त वास्त्रोपयुक्त है। गोपियों मुरसी के प्रति सप्तस्ती भाव रखती है। मुरजी पर सप्तस्ती का आकर चबना भी शूर है। यह प्रथम वितना वास्त्रोपयुक्त है, उतना ही भाव-शूर ही भी है। विदि के हृदय की गहरी अनुभूतियों इसमें स्पष्टनः दिखाई देती है। उदाहरण दृष्टव्य है—

“माई री ! मुरसो ग्रति यद्य काहू वदति नहि पाज ।  
हरि के मुख कमल देखु पायो सुखराज ।”

X      X      X      X

“मुरसो तऊ गोपालहि भावति ।  
सुनि, री सही ? जवपि नन्द नवहि नाना भाँति नचावति ।  
राखति एक पाँव ठाड़ो करि अति अधिकार जनावति ।  
अति आधीनं सुजान कनोड़ी गिरधरं नारि नवावति ।  
भृकुटि कुटिल कोप नासांपुट हम पर कोप कुंपावति ।  
'सूर' प्रसन्न जानि एको क्षम अथर सुसीत ढुकावति ॥

इस प्रकार स्पष्ट है कि सूर के पदों में भनुमूर्ति की गहराई, चित्रांकनता, नव-निर्माण तथा अपूर्व हृदय-स्पर्शिता पर्याप्त मात्रा में है। उनके काव्य का भाव पक्ष अत्यन्त उत्कृष्ट है।

### कलापक्ष

सूरदास जी थेष्ठ कलाकार हैं। उन्होंने 'सूरसागर' में भाव घाराये तो बहाई ही हैं साथ ही उनमें माणिक्य और मुक्तामों की प्रचुरता भी है। उनकी भाषा शुद्ध एवं साहित्यिक भ्रज भाषा है। उनकी शब्द-सम्पत्ति वही ही शैख-शालिनी है। लक्षणा और व्यञ्जना की भरमार ने भाषा को अत्यन्त सदाचार एवं प्रभाषोत्पादक बना दिया है। कोमलकान्त पदावली सूरदास जी भाषा की सब से बड़ी विशेषता है। सार्थ ही साथ वह सानुप्रांसं, स्वाभाविकं, प्रवाह-मयी, सजीव एवं भावों के अनूल्प हैं। वह अत्यन्त आइम्बरविहीन, व्यावहारिक और अन्तस्थंत का चित्रण करने वाली है। उनकी भाषा का प्रवाह तो देखते ही बनता है। कवि को भावों के लिए शब्द सोचने नहीं पड़ते। वे भावानुकूल स्वतः ही प्रवाहित हो जाते हैं। प्रभाण-स्वरूप कुछ इदाहरण यहाँ प्रस्तुत किये जाते हैं—

चलो किन भानिनि कुंज कुटीर ।

कुव दिन कुंबर कोटि बनिता तजि सहत बदन की पीर ।

एदृगद सुर पुत्रित विरहगतल मेन विलोहत नोर ।

खाति खाति खुयभानु कुमारी विसपत विविन अधीर ॥

मलयज गरल सुतासन भासत शाक्षा मुग रिपु दीर ।

हिम मे हरिय प्रेम भ्रति आतुर-बतुर चलहु पिय लीर ॥”

X            X            X            X

जन के लोग उठे अकुलाई ।

खासा देलि घकास बराबर इसहु दिसा कहु पार न पाई ।

अहरात बनपात गिरत तक घरणी तरकि तडाक मुनाई ।

बल बरसत पिरविर तर बाजे ग्राम देसे पिरि होतु सहाई ॥”

सबीबता भाषा का धारयक गुण है और भाषा मे सबीबता भोजित एव मुहावरों के प्रयोग से भानी है। सोनोविनयो के प्रयोग के भी उदाहरण देखिये—

- (क) कहन सारो घब छड़ि बड़ि बात ।
- (ख) दिना भीति तुम वित्र लिखत हो ।
- (ग) छड़ि घाठे घोहि कान्ह कुंबर सो ।
- (घ) बाई घाले वेट बुरावति ।

उनसी भाषा की एक विदेशी भीर है जिसकी ओर भाषा लादे नहीं रहता। यह विदेशी है उमरी भगीरतमहता। उनके पहले लोद्यान्मार है दादो की व्यवि विम वित्तियो मे देखते ही बनती है—

‘झो जन भाहो इम छोम ।

एक हूतो सो गयो इयाथ हग को भारावे रिं ॥

इन विनयो के दादो मे लोपियो के प्रेय वी विद्वनका शान्तता दे

दैन्य की जो मुन्दर व्यंजना हूई है, उसकी तुलना मिलनी सहज नहीं है ।

मूर की भाषा का गुण तो इस बात से और भी स्पष्ट हो जाता है कि उन्होंने एक ही लीला से सम्बन्धित अनेक पद गाये, किन्तु पाठकों को अक्षरित नहीं होती, उन्हें सर्वत्र नवीनता दृष्टिगत होती रहती है ।

महात्मा शूरदास के पद अलंकारों से भी अत्यन्त अलग हैं । उनके साझे-रूपकों की समता तो यदि कोई कर सकता है तो केवल गोस्वामी तुलसीदास ही । भगवान् यीहृष्ण के रूप-बण्णन में उपमायों की बहार सर्वत्र दर्शनीय है । मुक्तक पदों की रचना में आलंकारिक पदों की सूख्या बढ़ाने में किसी प्रकार का नियंत्रण न होने के कारण वे लिखते ही चले गये । उनके पदों में एक से एक बढ़कर रूपक, उपमायें, उत्प्रेक्षायें दृष्टिगत होती हैं । किन्तु उसका तात्पर्य यह नहीं है कि शूरदास जी अलंकारों की कोई प्रदर्शनी करना चाहते थे । रीतिकालीन कवियों की भाँति वे काव्य के कलापक्ष को ही सब कुछ नहीं थे । फिर भी एक बात अवश्य है । कृष्ण के रूप पर शुभ शूरदास समझते थे । अब भी एक बात अवश्य है । कृष्ण के रूप पर मुख शूरदास अंग-प्रत्यंग पर उन्होंने निरन्तर उपमायें बैठाई हैं । अनेक लोगों वो 'शूरसागर' में पुनरुक्ति दिखाई देती हैं, किन्तु हमारा यह दावा है कि शूर-साहित्य में विषय की पुनरुक्ति चाहे मिल जाय, किन्तु अलंकारों की पुनरुक्ति नहीं मिल सकती, अलंकारों में तो सर्वत्र नवीनता ही दृष्टिगत होगी । कुछ उदाहरण इस तथ्य को स्पष्ट करने में सहायक होंगे । सर्वप्रथम साग रूपक का एक मुन्दर उदाहरण देखिये—

"अब मैं नाश्यो बहुत गोपाल ।

काम कोष को पहरि छोलना कंठ विषय की भाषा ॥

महामीह का नूपुर बाजत निवादा शब्द रसास ।

भरम भरपो मन भयो ल्लाल चतुर बुसंगत चाल ।

तृष्णा नाई करत घट भोतर माना विष्य वे लाल ।

माया को कटि फेंडा बोध्यो सोभ तिलक दयो भाल ॥  
 कोटिक कला काँछि दिलराई जल चल सुधि नहि काल ।  
 सूरदास की सर्वं प्रविदा दूर करी नन्द लाल ॥”

अब रूपक, उत्प्रेक्षा और व्यतिरेक का भी एक अत्यन्त सुन्दर उदाहरण  
देखिये—

“सखी इन नैनन ते धन हारे ।  
 बिन हो छतु बरसत विसि यासर, सदा मलिन दोउ तारे ।  
 उरथ स्वास समीर तेज धति, सुख धनेक द्रुम ढारे ।  
 बदन-सदन करि बसे बचन लग, दुख पावस के भारे ।  
 झुइ-झुरि बूँद परति कंचुकि पट, मिलि काजर सो कारे ।  
 मानों परन-कुटी सिव कीन्ही, बिन मूरत धरि न्यारे ।  
 सुमिरि-सुमिरि गरजत जस छाँडत, अधु सलिलं के धारे ।  
 बढत जजहि सूर को राखे, बिन गिरवर-धर प्यारे ॥”

कविवर मूरदास जी के काव्य में प्रसाद और माधुर्य गुणों की ही प्रशानता है। 'सूरसागर' में शब्द-दोष, अर्थदोष तथा रस-दोष तो देखने को भी नहीं मिल सकते।

उपर्युक्त समस्त विवेचन का निष्पत्ति यह है कि मूरदास जी के पदों में भाव पद के चुदितत्व, कल्पनातत्त्व, रागात्मकतत्त्व तथा कलापद के भावों के भावितिक एवं शुद्ध रूप, काव्य-शास्त्रीय रस-निरूपण, छनि, अलकार, गुण तथा दोष हीनता भावित स्पष्टत दृष्टिगत होते हैं। अतः निस्सदेह रूप से कहा जा सकता है कि सूर के पदों में काव्य के अन्तर्गत धर्मात्म मावपदा तथा बहिरंग अर्थात् कलापदा दोनों ही पद चरमोत्क्षयं पर पहुँचे हुए हैं।

प्रश्न २४—‘सूरसागर और रहस्यामूलि’ शोधक पर एक सेल लिखिये।

मानव-भन भी विविध बृतियों को पार्थिव धरातल से ऊँचा उठाकर

प्रायः विषय होता है ताकि सारी उम्मा एवं उनका पीर एवं अपने अनुभूति में  
विभीत विभीत का भाव रखा ही है। जात के लोग में कोई  
दूसरा अनुभूति नहीं ताकि वह विचार विषय-व्यवहार होने ही है, जात और  
जात के लोग में भी ऐसा लोकिया जातव के विचार और अनीय के जात  
जीवन विचार है जिसी भी विषय में गहर ही विषय में जाते ही अनुभूति  
होती है। इससे विचार ही भाव भावव के प्रादिव भावों में से है। यह  
भी जात विचार ही है कि जात-विचार और अन्नार इन भाव को कृष्ण  
जाते हैं अन्नार ही ऐसे हैं। जात की गहरतायों और मन्नारों के परिवर्तन में  
विचार जो अनुभूति जो अधिकाधिक गूर्ह बनाता है। जात अट्ट है कि  
दूसरे के अन्नारेवाला की कमी अकार की खेड़ाओं में विषय-व्यवहार की  
विचारों का जात विषय होता ही रहता है। अन्न-व्यवहार के लोग में हमारे  
दूसरी उपाय व्यवहार में इन अनुभूति के प्रचुर प्रमाण प्राप्त हैं।

### दूसरा का व्यवहार

अनुभूति की अनियत वाली जाहे विचार और अनीय का  
बरोत करे, उगमे अनियंत्रणीयता का भाव आ ही जाता है। अनुभूति की  
अधिकाधिक के लाली गाथन अनुभूति और स्पूल होते हैं। तात्त्विक मूलनाड़ा इन  
लाली गाथनों से अतीत है। इस तात्त्विक मूलनाड़ा का जब भाव की सम्बोधन  
की अवधारणा हो जाता है तभी अधिकाधिक में रहस्यात्मकता का सबोवेग होता  
जाता है। भास्तीय अनीयियों ने तत्त्व-व्यवहार के हेतु वित्त स्वर्णों को चुना है  
जाये अन्नारेवार ही अधिक स्पूल और साधारणतया सुखन है, किन्तु  
जो ही तात्त्विक भा भी विचार करें तो यह स्पूलता ही इनकी मूलनाड़ा के  
पास रिकार्ड हो जाती है। जो भाव, अनादि, अनन्त, निर्मुद, विचार  
भाव हैं विचार ही जाती है। जो भाव, अनादि, अनन्त, निर्मुद, विचार  
भाव हैं विचार ही जाता है। जो भाव-स्वर्ण में अवतरित होता जातव में एक देनी  
प्राप्ति है। अन्नार जातव-स्वर्ण में अवतरित होता जातव में एक देनी  
प्राप्ति है। जो भाव-स्वर्ण के विषय में इन्हा अवश्य है कि उन्हें

प्रारम्भिक कठिनाई को थड़ा और विश्वास की सहायता से दूर कर लेने के पश्चात् अपेक्षाकृत प्रथिक सरलता और सुगमता आ जाती है। इसके विपरीत निरुण रूप सदैव अनिवंचनीय ही रहता है। उसके बरण के प्रयत्न इसी अनिवंचनीयता की स्वीकृति में परिणत हो जाते हैं। निरुण रूप को इसी अनिवंचनीयता को सूरदास जी ने भी इस पद में प्रकट किया है—

“प्रविगत गति कहु कहत न आवे ।

ज्यों गुणे भीठे कल को रस अन्तरगत ही भावे ।

परम स्वाद सब ही सु निरन्तर अभित तोष उपजावे ।

मन-बानी को अगम अगोचर सो जाने जौ पावे ।

रूप, रेख, गुन, आति, जुगति बिनु निरालंब मन चक्षित धावे ।

सब विधि अगम विचारहि ताते 'सूर' सगुन सीला-पद गावे ॥”

इसका तात्पर्य यह नहीं है कि सगुण का बरण रहस्यव्यञ्जक नहीं है। भगुण का बरण भी चाहे कितना ही भी स्थूल क्यों न हो, मूलतः रहस्यव्यञ्जक ही है। उस प्रतिज्ञा में ही जिस प्रारम्भिक मात्यता को स्वीकार किया गया है उन्हीं अनुभूति कराने के लिए कवि को बार-बार जो प्रयत्न करने पड़े हैं वे विस्मय और रहस्य से रिक्त नहीं हैं। उन्होंने प्रारम्भ में अपनी रहस्यान्वित चेतावनी विचाराता को उस अवरुणीय सोक की ओर उन्मुख किया, जहाँ अस्तड़ मुन और फानिन्द है—

“बहाई री चति चरनि सरोवर जहाँ न प्रेम विषोग ।

जहें धर्म-निसा होति नहि कबहुँ सोई सायर सुख जोग ॥”

इन्हीं नहीं, वे तो रहस्य को ध्विक इन्द्रियग्राह्य रूप में उपस्थित रखे इस्तुके से। इसी कारण उन्होंने परम अपार्थिव, असौकिक सौन्दर्यं और वर्णाचर रूप एवं भावनद को भगवान् श्रीकृष्ण के रूप और सीला में पूर्विकन कर दिया। उन्हें मत है कि कहीं श्रीकृष्ण के इस रूप और चरित

मेरी कोई दृहतोविक घोर मानवीय न समझ देते । इसीलिये वे बार बार  
मरण करते हैं—

‘आदि सनातन हरि विविनासो । सदा विग्रहत यज्ञ यज्ञ यासी ।  
पूरम वह्य पुरान वलाने । चतुरातन, तिव यस्त न जाने ।  
गुन गन यथाम विषयम नहि पावे । ताहि असोरा योद वित्तावे ।  
यथाम यथोवर सोला-मारो । सो राधा-वस कुञ्ज विहारो ।  
ओ रस वह्यादिक नहि पावे । सो रस योदुत-यतिवि वहावे ।  
‘भूर’ सु जस कहि कहा वलाने । योविद की यति योविद जाने ॥

### यास सीला

इसका शोकुल मेरवार का हृषा है, इसके परम लोक द्वारा वह  
मानव जी राति सावार होकर उत्तर आई है । देखिये—

“शोभा लिङ्ग न यस्त रही रो ।  
मार भद्रन भरि धूरि उमगि चति वज की शोविनो विरति रही रो ।  
जसुमति उत्तर यमात्प उद्धित से, उपजो ऐसो लायति रही रो ।  
‘भूर’ इयाम यथु इयाम शोल यदि वज विनिता उत्ताह रही रो ॥”

मूरदाग जी मेरवारन् भीहुणा की वास्त्वावाका जो अध्यन वह  
घोर हस्तराती बहाने किया है । उमये के कभी लाल द्वारा कभी लाल  
बहानामक लडेन वहाना वहाने है । वह भीहुणा यान-विवोद मे लाये दें ।  
योगुण युर मे लेहर युग्मने लाए है तो यदि यमव वा इयर विरच वह  
मूरदाग के वास्त्वीक वज का व्योहर लडेन होता है । यमात्प के हाता यम  
उपडे वह ‘या के वाह व वाह’ बहानारों है तो भी हाथी द्वारा लडेन ।  
वह इयन के तरीके वारों मे युग्म व युग्म विरामान्त्र लियारों ।  
यद मेरवार की अवधार मे लडेन इन वह वे लडेन दें ।

"कल कल प्रति निरतत नंदनंहन ।  
 कल भीतर जुग जाम रहे कहुँ, मिल्यो नहीं बन-बन्दन ।  
 चहे कालनी कटि धीताम्बर, सोस मुकुट धति सोहत ।  
 भानी गिरि पर मोर आत्मित देलत बज-जन भोहत ।  
 आम्बर थके अमर सलना सग जे जे धुनि तिहुँ सोक ।  
 'सर' ह्याम काली पर विरतत आवत हैं बज शोक ॥

### दावानल प्रसंग

'दावानल पान' के प्रसंग का तो कहना ही क्या ? पृथ्वी से आकाश तक घोर लपटे उठ रही थी । न तो पानी ही बरसा और न किसी ने अग्नि को बुझाने का प्रयत्न किया । फिर भी अग्नि की कराल ज्वाला एकदम लुप्त हो गई । बास्तव में कृष्ण के असुरों के सहार अथवा इन्द्रादि देवताओं के गवर्हनंहन से सम्बद्ध रखने वाले सभी कृत्य आश्चर्य-चकित बरते वाले ही हैं । ऐसे प्रसंगों में विस्मय-व्यंजकता अपेक्षाकृत अधिक स्पष्ट दृष्टिगोचर होती है ।

### भानन्द कीड़ाएँ

मूरदास जी ने भानन्द ओढाओं में भी रहस्यपूरण संकेत प्रस्तुत किये हैं । दाल-नीला के प्रसंग में स्वयं कृष्ण जी भानी काली कमरी का रहस्य बता रहे हैं—

"यह कमरी कमरी करि जानति ।  
 जाके जितनी बुद्धि हृदय में सो तितनी धनुमानति ।  
 या कमरी के एक रोम पर बारी ओर नील पाठम्बर ।  
 सो कमरी तुम निदति गोपों जो सीन लोक आङ्गम्बर ।  
 कमरी के बल असुर संहारे कमरिहि से सब भोग ।  
 जाति पांति कमरी सब मेरी 'सुर' सबहि यह योग ॥"

कृष्ण की कमरी बास्तव में बड़ी रहस्यमयी है । सीनों लोक उम कमरी-

री प्राप्तिहित है । कमरी ही योग है, कमरी ही मोग है, कमरी ही शक्ति है और कमरी ही धीरपा को गमनने की कुंवी है । इसी ही शक्ति प्रमुख-महार और ग्रानन्द सीलायों में निहित है । यह कृष्ण की रहस्यमयी योगमात्रा है जिसे हम भावी बृद्धि में भिन्न भिन्न रूप में समझते हैं ।

### दानसीता

इनी प्रमग के प्रबन्धने हृष्ण दान मार्गने-मार्गने देखिये उम नृपति परिचय दे रहे हैं जिसी भावा में वे दान मार्गने हैं—

“मोतो सुनहु नृपति की नाड़ ।

तिहु भुवन भरि यम्य है जाको नरनारी सब याड़ ।

गन मंथंव वस्य आही के घबर नहीं सरि ताहि ।

उनकी अस्तुति करी कही भगि में सकुचत ही आहि ।

तिगही को पठयो में आयो दियो दान को शोरा ।

‘सूर’ हृष्ण जोदन घन मुनि के देखत भयो अपीरा ॥”

उक्त पद में कविने काम-भाव का मानवीकरण करके उसकी व्याप्तिता की व्यंजना की है । आगे हृष्ण इम बात को भी सोल देने हैं कि वे योगी को योगी भीर कामी को कामी हृष्ण में प्राप्त होते हैं । कहने का मतलब यह कि संपूर्ण समर्पणयुक्त भाव से जिसमें सासारिक स्वार्थ की तनिक सी भावा भी न हो, मानव को लोकातीत ग्रानन्द प्राप्त होता है ।

### आत्म-समर्पण

दानसीता के अन्त में गोपियों के जिस आत्म-समर्पण का कवि ने बर्दन किया है वह एक मात्र मानसिक ही है, उसमें आरीरिकता का तो संकेत भी नहीं है । मन ही मन में यह समर्पण इस पद में दर्शनीय है—

“मन अह कहति देह विसराए” ।

यह घन तुमही की संक्षि रास्यो तेहि भीजं सत्तु याए” ।

जोवन हय नाहीं तुम सायक तुमकी देत जाति ।  
 वर्यो वारिं शागे जल कनिका विनय करति एहि भाँति ।  
 प्रभुत रस भागे मधु रंचक मनहि करत अनुमान ।  
 'सूर' स्थाम सोभा की सोवा को आन ॥"

अन्तर्यामी थोड़ापूर का भी मन ही मन उनका आत्म-समर्पण स्वीकार करता भी दर्शनीय है—

"अन्तर्यामी जानि लई ।  
 मन में मिले सदानि सुख थोड़ी तब तनु को कुछ सुरति भई ।"  
 X      X      X      X  
 'सूरदास' प्रभु अन्तर्यामी गुप्तहि थोड़न बान भई ।'

राधा और दृष्टि के प्रेम को सो बार बार सूरदास जी ने चिरनन और पुरान प्रेम कहा है। उदाहरण दृष्टिय है—

"...प्रहृति पुरुष नारी में देवति काहै चूलि गई ।  
 को भाता को पिता बधु को यह सो भेट भई ।  
 अन्म अन्म जग जग यह सोला प्यारी जानि लई ।  
 'सूरदास' प्रभु को यह महिमा यत्ते विदरा भई ॥"

### संयोग वर्णन

थोड़ापूर राधा के मिलन-भुज और गोपियों के संयोग का वर्णन करते में सूरदास जी ने प्रायः ऐसे आत्मात्मक संवेत प्रस्तुत किये हैं जिनसे उनकी पार्यिकता तथा ऐन्द्रियता प्रतीरिकता तथा अतीन्द्रियता में परिवर्तित हो जाती है। राधा के हण-वर्णन में तो सूरदास जी ने दृट हाँसी ग्राहोग बरके उमरो अमाधारणा तथा विनक्षणा का संवेत दे दिया है। कर्मी-भाभी के राधा के वेषानुभव भी रहस्यान्वयक ढंग में वर्णन बर देते हैं। उदाहरण देखिये—

"जब प्यारी मन ध्यान धरयो हे ।

पुलकित उर रोमांच प्रगट भये अंचर टरि मुख उपर  
जननी निरति रहो वा एवि को कहन चहे कहु कहि ।  
चकित भई धग धंग विलोकति दुख सुख बोझ मन उपर  
पुनि मन कहति सुता काहु को कोयो यह मेरो हे जाई ।  
राया हरि के रंगहि राची जननी रहो विये भरमाई ॥"

इष्णु के सौन्दर्य-दर्शन में राधा का अनुभव अत्यन्त रहस्यम्  
उसे न वह स्पष्ट समझ पाती है और न दर्शन ही कर पाती है ।  
है कि दयाम से मेरी पहचान कौनी ? दयाम तो असीम है । उनका  
दाणु परिवर्तित होता रहता है ।

### मुरली

'मूरसागर' में तबसे प्रथिक रहस्यात्मक उक्तियाँ मुरली से सम्बन्धित  
मुरली के भयुरनार का न पादि है और न अन्त । वह तो सोऽनुभव  
स्थानी है । बास्तव में वह यद्य यह का ही एक हृषि ही जो अवश्यम्  
माध्यम से सोक्षणीय रहस्य की अनुमूलि का सकेन कराता है । यीज्ञ  
वंशी की ध्वनि जब चराचर सोऽनुभव के रानो में पहुँची है तो वह य  
सामारिक स्वभाव विस्तृत कर अनिवार्य धानन्द ध्वनि को प्राप्त हो ज  
है । मुरली का इस प्रकार का प्रभाव इस पर में दर्शनीय है—

"कोमुरो व्याप धाढ़े रंग सो मुरारी ।

मुनि के पुनि दृष्टि गई अंचर की तारी ।

वेर यह भूत ये बहा बहा चारी ।

रात्रा दुन कहि न सई देती भूवि विनारी ।

इन्ह तथा चकित भई, ननी जब उरारी ।

राया की बाज विद्यो, भूतो भूषणारी ।

जमुना जू चकित भई, नहीं सुषित सभारी ।  
 'सूरदास' मुरती है तोन सोक प्यारी ॥"

मुरली की भरक कान में पढ़ो नहीं कि गोपियाँ सन की सुषित भूल गईं ।  
 उनका हृष्ण-वौवन का सारा शर्व भाग गया और वे सोक-कुल की मर्यादा को रखाग कर हृष्ण की ओर दौड़ पड़ो । मुरली की घटनि जब उनके कान में पड़ती है तो उनके लिए पर में ठहरना प्रम मव हो जाता है । गोपियों की इस प्रकार की अपीरता का चित्रण इति पक्षितयों में दृष्टव्य है—

"जबहि बन मुरली खदन परी ।

"बक्त भई" गोप-कन्या सब काम याम छिसरे ।

"कूस मर्यादा वेद की आज्ञा नेकहु नहीं ढरी ।

"स्वरम सिषु सरिता लक्ष्मनागन जल की दरनि दरी ॥"

X

X

X

"सूत पति नेहु भदन जन संका लग्जा नहीं करो ।

"सूरदास" प्रभु यन हरि सोन्ही नाम नवसहरी ॥

गोपियों बेचारी का स्वयं नारायण भी मुरली की घटनि मुनकर लालच में फैसु जाते हैं । यास का सर्वोत्तम आनन्द मुरली-बादन में ही केन्द्रीभूत है । उनमें सो करण-करण को इर्पंदित करने की दमता है । यथा—

"रास रस मुरली हो ते जान्यो ।

"स्याम अधर पर बेंडि भाव कियो यारण जग्ह हिरान्यो ।

"अरणि ओद जल यस के भोहे नभ जड़ल सुर याके ।

"तुण इम सतिल पवन एति भूते इवदन सम्ब परयो भाके ।

"बच्यो नहीं पाताल रसातल रितिक उड़ लो भान ।

"नारद सारद लिव यह भावत बहु तनु रही न सदान ।

"यह अपार रास दयाली ल देखो भेन ।

नारायण द्वनि सुनि सत्साने स्याम द्यधर सुनि बंन ।  
 कहत रमा सौ सुनि सुनि प्यारी बिहूत है थन स्याम ।  
 'सूर' कहाँ हमको थंसौ सुख जो विसरति उम्भाम ॥"

### नित्य बृन्दावन

'मूरसागर' में जो नित्य दृन्दावन की कल्पना सूर ने की है वह भी भगवद्भूत और विद्मयजनक नहीं है। वह श्रीकृष्ण के परमानन्द रूप का रूपकमय वर्णन है। बृन्दावन श्रीकृष्ण नित्य रास-बीड़ा, जल-विहार, प्रेम-केलि में मग्न रहते हैं। वहाँ विविध समीर बहती है, शृतुराज निवास करता है, तथा सदा विविध प्रकार के मुमन कूने रहते हैं जिन पर उन्मत्त भ्रवर गुजार करते हैं।

इस प्रकार स्पष्ट है कि 'मूरसागर' में इस प्रकार के रहस्यात्मक संबेद हैं जिन से लोकातीत रूप की सूचना प्राप्त होती है और सांसारिकता वा भगवद्भूत जाता है। सूर के काव्य का समुचित मूल्यांकन करने के लिए उनकी इस रहस्यानुभूति को ममकना नितान्त अनिवार्य है क्योंकि विना इमके ममके उमके वास्तविक आनन्द को प्राप्त नहीं किया जा सकता।

**प्रश्न २५—'सूर के कृष्ण' शीर्षक पर एक छोटा सा निदर्श लिखिये।**

महात्मा सूरदास पुष्टि मध्यदायी श्रीवल्लभाचार्य के दिक्ष्य थे। इनके कृष्ण की विदेषतामार्पों पर दृष्टिपात्र करने के लिए यह जानता उम्मेड़ी होगा कि पुष्टिमार्ग के घनुसार श्रीकृष्ण का रूप है। मात्र ही यह भी प्राप्त निश्चित है कि सूरदास जी ने 'मूरसागर' की रचना में श्रीमद्भागवत का प्राधार रखा है। भागवत में श्रीकृष्ण की विविध सीलामों का विवर है। सूरदास जी ने भी श्रीकृष्ण को सीना-विहारी के रूप में विविध दिया है। उन्होंने घनेक स्थलों पर मौनिकला का प्रदर्शन दिया है। उन्होंने इष्ट श्री मे मम्बन्धिन घनेक कदामों का मम्बन्ध उनकी विविध सीलामों से ओह

दिया है । कहने का तात्पर्य यह है कि भगवत् का आशार लेते हुए भी सूरदास जी ने कृष्ण के चित्रण में कुछ नवीन उद्भावनाएँ की हैं ।

### पुष्टि-मार्ग में कृष्ण

अब सनिक पुष्टिमार्ग के अनुसार कृष्ण का स्वरूप देखिये । श्री आचार्य जी बोलता नुसार श्रीकृष्ण जी इस संसार की उत्पत्ति, स्थिति और अय करने वाले परमद्वा परमेश्वर हैं । वे सच्चिदानन्द हैं, अर्थात् उनमें सत्, चिठ और आनन्द सीनों शूण दर्शन है । इन्हीं से जीव और प्रहृति उत्पन्न हुए हैं । उन्होंने भक्तों की प्रसन्नता के तथा आनन्दाराप्ति के हेतु इस भूमि पर भवतार लिया है । नन्द, पशोदा, गोपी आदि भवत जन हैं जो उनकी विशिष्ट सीतामों को देखकर आनन्द-विभीर होते हैं ।

### सूर के कृष्ण

सूरदास जी भी श्रीकृष्ण को पूर्णं इह मानते हैं । श्री बलभाचार्य जी से दीक्षा पाने वे पूर्व महारथा सूरदास ने ऐसे पदों वी रचना वी श्री क्रिनमे उन्होंने प्राप्ते हृदय का दैर्घ्य ही प्रगट लिया था, जिस्मु जब से उन्होंने आचार्य जी का यह आदेश प्राप्त लिया—

‘सूर हूँ’ के ऐसो विधियात वाहै को है, कछु भगवत्-सोता बर्जन कर ।

तब से ये श्रीकृष्ण वी दिभिन्न सीतामों का बर्जन करने लगे । दूसरे सम्बो में यह बहा जा सकता है कि वे भगवान् के सागुण रूप का बर्जन करने लगे । सूर्यहर से सागुण रूप का बर्जन करने हुए भी अनेक रूपसो पह सूरदास जी ने श्रीकृष्ण को सर्वज्ञ, सर्वात्मन्, सर्वविदी और सर्विताती के रूप में चित्रित लिया है । उदाहरण के लिए बालीनाम प्रभय तथा गोवर्धन-धारण-सीता प्रतुत रिंद या सर्वने हैं । इसके अनिरित अभी तो नारदादि निरादाद रूप में उनकी सुनि करने हैं और वभी गन्धर्वण उन्हें लिगुंसा रूप में भजने लियाई देने हैं । इस प्रवार एवं और सो सूर के हारण सागुण रूप में चित्रित

है शीर हाती शोर निरापार का मैं। यह बात इन प्रणाली  
मानी है जिसकी पूजन का मैं तो वे ही परम्परा परमेश्वर  
का मैं उहोंने परमार ने निया है। शूर की पात्रता भी इस  
कर भी और दिग्दार देंगी है, तेहिन विष्णु के मनुष्य, मात्राक  
विद्वानी का ही करते हैं। वे ऐसा कर्म करते हैं, इसका उत्तर उन  
में स्वप्न दिया है—

"धर्मिणता गति काषु कृत न धावेऽ।  
जपो गुणे धीटे फल की रस धस्तांत्र ही भावेऽ।  
परम ईश्वर सद्य ही त्रु निरापार ममित तोय उपजावेऽ।  
मन बानी को धगम धगोवर तो जाने जो धावेऽ।  
सद्य रेत्र गुन भाति चुगुति वित्रु निरालम्ब मन चृत धावेऽ।  
सद्य विपि धगम विचारिहि ताते सूर सगुन सीला पद धावेऽ।

सूरदास जी ने हृष्ण को जिस रूप में 'सूरदास' में चिह्नित किया  
महाभारत धर्मवा भागवत में वर्णित हृष्ण के रूप से भिन्न है। दोनों  
वितार सेने के उद्देश्यों में भी अन्तर है। महाभारत के हृष्ण जी के  
पुर्खों के परिवाल तथा दृष्टों के दलन के हेतु अवनार निया या त्रु  
दास के हृष्ण जी मक्तों को भानन्द देने के लिए अवतरित होते हैं जब  
उनके हेतु अनेक प्रकार की सीलायें करके दिखाते हैं। उन सीलाओं  
मन्त्रांत्र धधिकाँश में माधुर्यं भाव की ही व्यंजना होती है, किन्तु कहीं-कहीं  
उनकी ऐसी सीलाओं का भी बरंगत है जिससे उनके प्रति माधुर्यं-भाव के  
स्थान पर मास्त्रयंचकित हो जाना पड़ता है। ऐसा सामान्य है कि सूरभार-जडार  
के लिए भाए हुए हैं और वे महाभारत के से हृष्ण ही प्रतीत होने लगते हैं,  
परन्तु तत्त्विक स्थान से देखने पर यह हमारा भ्रम सिद्ध होता है। सूर ने हृष्ण  
को माधुर्यं भाव से ही धधिकाँश रूप में चिह्नित किया है।

वास्तविक बात यह है कि सूर ने हृष्ण को समाज के साथ इस रूप में

सम्बन्धित बिया है कि वे समाज में विलकृत घुल-भिल गये हैं। वे समाज वे और समाज उनका हो गया है। उदाहरण के लिए कालीय-दमन तथा शोवधन-धारण प्रसंग को ही लीजिये। इन प्रसंगों को पढ़कर लोग उन्हें साक्षात् परमेश्वर मान सकते हैं; किन्तु मूर ने इस भावना को लोगों से रोक है। जब वे जमुना में कूट पड़ते हैं तो सारा समाज उनके लिए चितित है उठता है। शोवधन धारण के समय तो स्वयं कृष्ण वी लोगों से सहार लगाने को कहते हैं। सभी उनकी नाना प्रकार से सहायता करते हैं। उनभी के स्नेह-ग्राम देने हुए हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि सबको आनन्द प्रदान करते हुए मूर के श्रीकृष्ण प्रपनी दिविध लीलायें प्रदर्शित करते हैं।

भक्तराज सूरदास भगवान् श्रीकृष्ण के परम भक्त हैं। उन्होंने दास्य वात्सल्य, स्वयं और माधुर्य भाव से श्रीकृष्ण की भक्ति की है। प्रारम्भ में दास्य भाव से ही भक्ति करते थे। इस यद, जो उनकी प्रारम्भिक रचन मानी जाती है, इस तथ्य का स्पष्ट प्रमाण है—

‘वरन कमल बन्दो हरिराई ।

जाको कृष्ण धनु गिरि लयं धन्धे को सब कुछ दरसाई ।

अहिरौ मुनि भूक पुनि ढोलं हंक छाँ तिर छुत्र धराई ।

सूरदास हवामो कहनामय धार बार बन्दो तिहि पाई ।’

इसके बाद वी रचनाओं में उनभी वात्सल्य भक्ति दर्शनीय है—

‘यशोदा हरि पालने भुलावे ।

हुलरावे, दुलराइ मलहावे, जोइ सोइ कछु गावे ॥

मेरे साल को धाड निररिया काहे न धानि मुखावे ।

दू काहे नहि देगहि प्रावे तो को बान्हु बुलावे ॥

कबहुं पलक हरि मुंद लेत हैं कबहुं धरपर फटकावे ।

तोषत जानि मौन हूँ हूँ रहि करि करि सेन छतावे ॥

इहि भन्तर भक्तार्ह उठे हरि यशुमति मधुरं गावं ।  
जो सुख सूर अमर मुनि दुर्लभ सो नन्द भासिनो पावं ॥”

इसके पश्चात् जब वे और अधिक निकटता चाहने से तो उनकी भक्ति में सत्य-भाव की प्रधानता आ गई । उनका सामीप्य-नाम भला उनके सक्षम बने विना सूरदास जी कैसे प्राप्त कर सकते थे ? सक्षा-हृषि में सूरदास जी उनकी अनेक लीलाओं का चित्रण करते हैं । हृषि जी अपने सक्षाओं के साथ गौएँ चराने जाते हैं, खेलते हैं तथा अनेक प्रकार की लीलाएँ करते हैं । उनके सत्ता खेल में उनकी महानता को नहीं मानते । जब हृषि जी परावित होकर भी अपनी पराजय मानना नहीं चाहते तो उनके सक्षम स्पष्ट हृषि में बहते हैं कि खेलने में कोई किसी का स्वामी नहीं है, सब बराबर हैं, चाहे कोई राजा का पुत्र हो और चाहे रंग का । हृषि से वे स्पष्ट वह देते हैं कि यदि उनके पास कुछ अधिक गौएँ हैं तो वे उनका इसी भाषार पर कोई विदेशाधिकार नहीं मान सकते —

“खेल में को काहो गुरुंवा ?

X                    X                    X

अति अधिकार जनावत याने अधिक दुग्धहरे हैं कहु गंवा ।”

इसमें भी अधिक सामीप्य-नाम तो सूरदास जी वहाँ दिलाने हैं जहाँ वे उनकी विविध शृंगारमयी शीढ़ों का बाहुन करते हैं । वे सक्षम हृषि में उनकी प्रत्यक्ष तथा अप्रत्यक्ष और शोणनीय तथा अशोणनीय शब्दों को देख सकते हैं । सुरति नह का बाहुन वर कहते हैं, किन्तु इस शाशार पर उन पर दोषारोग्य करता उचित नहीं है क्योंकि भलि के आवेदन में तथा सत्य-भाव की भक्ति के माने गयना अधिकार गम्भीर उद्दोगे ऐसा कर दिया ।

५

सत्य-भाव की भक्ति से सम्बन्धित सूर का एक पद बहुत मुन्दर है जिसमें

वे गाय चरते समय अपने सत्ताओं के साथ बैठ कर छाक जाते हैं। वह पर्याप्त किया जाता है—

“दक्षता करते हीर दृष्टिवत ।  
जूटों सेत सबन के मूल को अपने मूल से भावत ॥  
घटारत के घटारत और सब तामे नहि इचि पावत ।  
हम-हम करि-करि मोता सेत है कहित मोहि भावत ।  
यह महिमा एहि वं आवत जाहे शाय वं इवत ।  
'सूर' इयाय सपने नहि दरसत मुनिङ्ग इयान शयावत ॥”

### ३ माधुर्य-भाव

इम सब लोगों के अतिरिक्त सूरदास जी ने हृष्ण का चित्रण माधुर्य-भाव से भी लिया है। योगियों और हृष्ण के पात्ररारिक स्नेह के बहुतन में माधुर्य भाव वीरभिम्बित ही हूँदा है। राधा हृष्ण भी यसी है। वे भव्य योगियों से हृष्ण के लिए कुछ परिक्षण भृत्याकूण हैं। गनोवैज्ञानिक दृष्टि से भी यह माधुर्य-भाव वीर दशानाम-ददनि अस्त्वत् उत्तमुरुम् है। प्रेम ऐसा भाव है जो मूल भवता अधिक मात्रा में मधी में पाया जाता है। इसी लौकिक प्रेम का दशानामतरण यदि अनौरिक के लिए ही जाय तो भवत वीर अविद्या में कुछ अधिक भवता प्राप्त हो जानी है।

इग प्रवार हृष्णने देखा कि गूर ने हृष्ण भी दाय, बास्तव्य, तत्त्व वा माधुर्य इन गाँधी भावों से भरित ही है। वे गूरदास ने हृष्णी भी देता हुआ भी रहे। उन्होंने भूत्य एवं से श्वीहृष्ण के जीवन के दाय और मूल दो वाक वीर विविध दिविय लीलावें वरि ने इन्हें दाय एवं दशानामतरण में विविध ही है कि वाटर जाहे पह वह एम विप्रोर हो जटा है। प्रवार गूरदास जी ने हृष्ण भी जो कल्पुल रुद दें ॥

एह बात गईव श्वार्थीय है यि वे परमशक्ति भी है । भलों को धारनित बताए  
वे निर्मे इस भूमि पर अवशिष्ट हुए हैं ।

**प्रश्न २५—भारतीय शाश्वत में राष्ट्र के व्यवस्थित के विहान पर एक  
गायीशास्त्रक सेवा नितिवे तथा मूर की राष्ट्र का चरित्र-विकास कीदिये ।**

धात्र जो 'राष्ट्र' का नाम है विरासतित प्रतीत होता है, उक्ती  
उत्तरण वे गवर्णमें दिवार बता भावन्वक है । श्रीमद्भागवत में जो  
मूर के 'भृगमातार' का मुख्य भाष्यार है, राष्ट्र के नाम का वही भी उक्तेव  
नहीं है । 'भृगमातार' की राष्ट्र प्रथान लायिता बनी हुई है यह: भूरदान की  
भागवत में पृष्ठ ६४८ एह मोतिह उद्भावना हुई । किन्तु प्रश्न यह है कि  
भूरदान में पृष्ठ ६४८ यह एह मोतिह उद्भावना हुई । किन्तु प्रश्न यह है कि  
भूरदान: राष्ट्र शब्द भाषा वही में ? भागवत के दशम स्तर्ण्य में एक गोपी गोपी  
का उक्तेव घटवय है जो श्रीहृष्ण को सर्वाधिक ब्रिय थी । राम-नीता के  
अन्तर्गत ऐमा प्रसंग आता है ब्रियमें श्रीहृष्ण गोपियों का गवं दूर करने के लिए  
प्रबन्धान्त हो जाते हैं और गोपियों उन्हें सोचती फिरती हैं । सोचते सोचते उन्हें  
एक स्थान पर श्रीहृष्ण के चरण दृष्टिगत हुए । निकट जाकर देखने पर विद्विन्  
हुमा कि श्रीहृष्ण के उन चरण-चिह्नों के साथ किसी बद-मुक्ती के चरण  
नहीं भी है । गोपियों मह देखकर अत्यन्त व्याकृत हो गई और बहुत लगी—  
किन्तु भी है ।

"धनायाऽरायितो नूनं भावान हरिरीश्वरः ।  
यन्मो विहार गोविन्दः प्रोतो दामनगद् रहः ॥"

'इसका भावायं तो यह हुमा कि गोपियों यह सोचती है कि घटवय है  
इस गोपी ने भागवत की आराधना की है । इसीलिए हप्ता हमें छोड़कर उन्हें  
घरने साय ले गये ।

स्पष्ट है कि यह गोपी श्रीहृष्ण को सर्वाधिक ब्रिय थी, किन्तु यह  
साय ही स्पष्ट है कि भागवत में उसका कोई स्पष्ट नामोल्लेख नहीं है । य  
सम्बन्ध हो सकता है कि इसके अनन्तर किसी एवं ने 'आरायित' शब्द से राष्ट्र

बी गत्यना करती हो, क्योंकि 'आदर्शित' शब्द से राष्ट्रा समझ सेवा कुछ अस्थाभाविक नहीं प्रतीत होता ।

इस विषय में एक विचार भी भी है जिसे हम यहाँ प्रस्तुत करना आवश्यक समझ रहे हैं । भारत में शिव-गावंती पूजा बहुत दिनों से प्रचलित थी और इसी के आधार पर विष्णु य लक्ष्मी की पूजा भी प्रचलित हो गई थी । कृष्ण जी विष्णु के भद्रतार माने जाते हैं यतः बाद में कृष्ण के साथ लक्ष्मी का सम्बन्ध स्थापित होना स्वाभाविक था । इसी आधार पर लक्ष्मी को निष्ठाकृ स्वामी ने वृत्तमानुवा अर्थात् राष्ट्रा कहकर कृष्ण की शाश्वत पत्नी के रूप में उपस्थित किया ।

### राष्ट्रा का विकास

राष्ट्रा शब्द की उत्पत्ति के विषय में डा० भण्डारवार के विचार भी महत्वपूर्ण है । उनका विचार है—

"राष्ट्रा सौरिया से आये हुए भ्रमीरों की इष्टदेवी है । जब भ्रमीर भ्राता खाये तो उनके बाल—गोवाल सातहत धर्म के उपदेष्टा भगवान् कृष्ण के साथ सम्बद्धित हो जाये और कुछ शताविंशीयों के पश्चात् भ्रमीरों की इष्टदेवी राष्ट्र धर्म जाति में भी स्वीकृति हो गई । यही कारण है कि प्राचीन संस्कृत-प्राच्यों में ब्रात-गोवालों को सौखायीं का बहलेल तो मिलता है, हिन्दु कहीं भी राष्ट्र का नामोल्लेल नहीं मिलता ।"

इस मत को मान्यता देना हमारे वय के बाहर है । इतिहास तथा इस देश के अन्य सभी वंश इस बात के सादी हैं कि भ्रातीर बाहर से आई हुई जाति नहीं है । कोई बहुत प्रयास करे तो उग्हें द्रविड़ वंश से संबन्धित दक्षिण भाग सहजता है । यदुवंशी दक्षिणों से इनका बहुत सम्बन्ध है । यतः यह बात कुछ परिक्रम्यकरी है कि दक्षिण के भ्रातीरों में पहले राष्ट्रा वा प्रधार हुआ होना और बाद में कृष्ण भक्ति के साथ उसका सम्बन्ध जुड़ गया होना ।

सर्वप्रथम राधा का नाम बहुवंदतं पुराण में आता है। कुछ विद्वानों के विचार है कि यह पुराण वर्तमान रूप में बहुत बाद का लिखा हुआ है। इनमें भाये हुए कुछ सब्द जैसे भोदक, जोला भादि बंगाल में प्रचलित जातियों के नाम हैं। बंगदेश के बैष्णव भक्त ही इस पुराण की राधाहृष्ण सम्बन्धी पूजा से सर्वप्रथम सर्वाधिक प्रभावित हुए। इस पुराण द्वारा भक्ति का रूप ही बदल दिया गया। राधा के चरित्र की पूर्ण प्रतिष्ठा करने का थेय भी इसी पुराण को दिया जायगा। भक्ति के इसी परिवर्तित रूप ने बंगाल के बैष्णव धर्म को माधुर्य-प्रधान बना दिया। जयदेव ने इसी नूतन बैष्णव धर्म से प्रभावित होकर अपने प्रसिद्ध काव्य 'शीतलोविन्दि' की रचना की थी। महाप्रभु चैतन्य न इसी नूतन धर्म से प्रभावित होकर माधुर्य-प्रधान रामानुजा भक्ति का प्रचार किया था।

इस नूतन धर्म का बीज सार्व-शास्त्र के पुराण-प्रहृतिवाद में या जो शिव तथा राक्षि के रूप में तत्त्वमत में स्वीकार हुआ था। राक्षिवाद ने विद्वानों तथा जनसाधारण दोनों को घणी और भास्त्रित कर लिया। वैष्णवों का विसिष्टाद्विनवाद बंग-भक्तों को नष्ट करने में घस्तमर्य रहा और बैष्णवतः इसी कारण यह मन बहुवंदतं पुराण में स्वीकृत हो गया। इस पुराण में शीतलहृष्ण भगवान ने राधा को घणी घड़ी और मूल-प्रहृति दिया है। आगे चलकर तो कृष्ण और राधा में पूर्ण रूप से अभेद स्थापित हो गया—

**"समादी श स्वस्पातवं भूत प्रहृतिरोत्तरी ॥"**

×      ×      ×      ×

**"यदा राधा दिवा सूर्यि न च बनु महं शमः  
सूर्योराधार भूता त्वं बीज इषोऽहम अन् ॥"**

अर्थात् राधा इस सूर्यि का भावार है और हृष्ण अविवाह दीन एवं बहुवंदतंवार ने राधा शाह शीतलहृष्ण दो रूपों में दी है।

१. "रासे संभूय गोलोके रथादः हरेः पूरः ।

तेन रापासमा ह्याता पुराविद्विः द्विजोन्ममः ॥"

अर्थात् वह गोलोक में रास में प्रकट हुई और हरि के पागे पागे गई, अतः 'रा' और 'पा' से राधा शब्द बना ।

२. राकारी दान वाचकः

धा निवर्णिं चतहृष्टो च तेन राधा प्रकीर्तिरा ॥"

अर्थात् वह निर्बाण देने वाली है, अतः राधा कहलाई ।

इस पुराण में राधा वा विवाह भी वर्णित है। इसमें बहुवर्वतंकार ने जहाँ एक और राधा और कृष्ण में अभेद स्थापित किया है, वहाँ दूसरी ओर राधा को कृष्ण की पूरक शक्ति भी बताया है। जैसे कुम्भकार मिट्टी के बिना अपना कार्य नहीं कर सकता, उसी प्रकार कृष्ण भी राधा के बिना कार्य नहीं कर सकते। कृष्ण का अस्तित्व भी राधा के आश्रय से ही है। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि राधा ही सब कुछ है। इसीलिए मध्वाचार्य के शिष्य हितहरिविदा जी ने राधा-स्वामी सम्बद्धाय की स्थापना की ओर राधा के महत्व को स्वीकार किया। कहने का तात्पर्य यह कि धीरे धीरे राधा का चरित्र कृष्ण से भी प्रधान बन गया। महाकवि विहारी ने भी अपने 'सतसई' नामक इन्द्य के आरम्भ में राधा की ही आराधना की है—

"मेरी भव बाधा हरो, राधा नामारि सोय ।

जा तन की भौई पर्द, स्पाम हरित दुति होय ॥"

सूर की राधा

राधा 'मूरसागर' काव्य की प्रधान नायिका है। वह गौरवण्ठ वाली परम सुन्दरी गोप-कालिका है। उसके प्रत्येक घग की शोभा अनुपम है। महाकवि सूर ने उसके अनुपम सौन्दर्य-का भलेक पदों में बरणं लिया है। उसके धंग-श्वर्यंग की छापि का अत्यन्त सुन्दर चित्रण 'मूरसागर' में प्राप्त होता है।

असार दूरदास की गति न हो तिराई की गति का हु प्रेमी है वह  
न चाहीदा की गति की चाहीदा है । न वह कोई गतिशील गति  
न्यायिक गति ही है । वह तो हमारी गति के बा वे विविध हैं प्र  
तिविध। ऐसे की गतिशील के गतिशील वर उने गतिशील ही गति आयगा ।

मूल रा गे तो ग्रामीण भी ने गति तथा कृष्ण के अध्यात्मिक तत्त्व की  
जीवनशीली है, इन्हु यही वर्षे लौहित रा में ही सेहर विषय बरना यथिह  
गतिशील होता । एक दिन हृष्ण गेन्से पर गे बाहर निहते तो गतिशील ही  
गति हो देते हैं । वह भी गतिशील गति गतिशील के गति है ।  
गति गति भी गतिशील हृष्ण ने गतिशील ही है । गति जो देते ही वे उन पर  
हित हो जाते हैं । हृष्ण गुण है—गुण नी है? गतिशील है? इन में  
गुण गति ही नहीं? गति ने उन्नर दिग्ग—मैं इन भी और क्यों  
नी? मैं तो गति घोड़न में ही गतिशील रहती हैं । ही, यह गतिशील मुन्हती  
ही है विन्द वा गहरा गायत्री-वार है । हृष्ण वहने है—तुम्हारा हम  
पुरा मौगे? घोड़ो जनो, गति गेन्से जमें । हमारी तुम्हारी जोड़ी गूब  
ही! यही मैं दोनों के हृदय में ब्रेम वा उदय हो जाता है । इन सभव का  
ए का यह वर्णन दर्शनीय है—

“ऐसन क्यटु” हमारे घावतु नन्द सदन क्षम गाव ।  
द्वारे घाइ टेर घोहि सीजो कान्ह है भेरो नाङे ॥  
जो अहियो घर दूर तुम्हारो बोलत सुनिये टेर ।  
तुमहि सीह दूयामानु बादा की प्रात सीझ एक केर ॥  
सूधी निषट बैखियत तुम्हको ताते करियत गाय ।  
सूरदयाम नागर उत नागरि राधा दोउ मिलि गाय ॥”

धीरे-धीरे राधा और कृष्ण बड़े होते हैं । वे संवेत से ही राधा से कहते

“खरिक आबहु दोहनी सं यहै मिस छत पाइ ।  
याइ पिनती करन जेहें मोहि ले नन्दराइ ।”

राधा भी कृष्ण के प्रेम मे ढूब जाती है । कृष्ण के बिना उसे कुछ भी नहीं सूटाता । कभी-कभी घर भी बहुत देर से बहुचती है । माँ देर से आने वा कारण पूछती है तो कह देती है कि खरिक देखने चली गई थी । वे कृष्ण के सवेत के अनुसार माता से अनेक बाहने करती है माँ से दोहनी माँगती है और साथ ही कहती है—

“खरिक माँहि अब ही हँ आई अहिर दुहत अपनी सब गैथो ।  
बाल दुहत तब गाय हमारी जब अपनी दुहि लेत ।  
घरिक मोहि लगिहै खरिका मे तू आवे जनि हेत ।”

राधा ही नहीं, कृष्ण को लिए नन्द भी खरिका में आ जाते हैं । कृष्ण राधा को देखकर अपने पास लूला लेते हैं । नन्द दोनों बालकों से बहते हैं कि याओ भेलो, किन्तु साथ ही यह भी कह देते हैं कि देखो कही दूर मत जाना मैं गिनती करता हूँ, पास ही रहना । बूधभानु की बेटी ! देखो ध्यान रखना, बान्ह को बोई गाय न मार दे । इस प्रकार राधा और कृष्ण दो एकान्त मिल जाता है । राधा कहती है कि मुना नन्द बाबा ने क्या बहा ? अब मुझे छोड़ कर यदि किधर को भी गये तो मैं पकड़ लूँगी अर्थात् जाने गही दूँगी । वही कोई गाय भार गई सो ।

इसके पश्चात् एक दिन आकाश मे काली काली घनघोर झटायें आ जाती है और नन्द इस आधी-पानी को देखकर भयभीत हो जाते हैं । वे राधा को अपने पास लूलाते हैं और कहते हैं कि जा बान्ह को घर ले जा । राधा और कृष्ण दोनों बर्द्दा मे भीयते-भीगते बन से लौटते हैं । परस्पर सटै-सटै मार्ग मे दोनों रति-ब्रीड़ा भी करते चलते हैं । उदाहरण दृष्टव्य है—

“खूमत धंय परस्पर जनु लुग चढ़ करत हित पार ।  
रसन हसन भरि छावि चतुर अति रंग विस्तार ।”

इसके पश्चात् फिर एक दिन राधा कृष्ण के घर आती है और हनुम को आवाज देती है। राधा की कोयल के समान मीठी वाणी को सुन कर उसा चुण्ड को चैन कहाँ? वे आतुर होकर दोड़े आते हैं और राधा को घर में ले जाते हैं। अपनी माँ से राधा की भ्रत्यन्त प्रशंसा करते हैं—

“लेलन के मिस कुंवरि राधिका नन्द महर के थाई हो ।  
सफुच सहित मधुरे करि बोली घर हो कुंवर कन्हाई हो ॥  
सुनत स्याम कोकिल-सम वाणी निकसे भ्रति यतुराई हो ।  
माता सों करत कलह हरि सो डारियो विसराई हो ।  
मैया री तू इनको चीहति बारम्बार बताई हो ।  
यमुना-तीर कालिंग में भूल्यो बांह पकरि सं थाई हो ॥  
आवति यहाँ तोहि सकुची है मैं दं सौह बुलाई हो ।”

यशोदा के पास राधा को बिठा देते हैं। यशोदा और राधा में वार्तासाम आरम्भ होता है। यशोदा राधा से उसके माता-पिता का परिचय पूछती है। राधा बताती है कि वह वृषभानु की बेटी है। यशोदा कहती है कि ही मैं जानती हूँ वे तो बड़े ‘लंगूर’ हैं। राधा पूछती है कि उन्होंने तुम्हें बद छेड़ा था? यशोदा हँस कर राधा को अपने गले से कमा लेती है।

राधा को उसकी माता भी ढौटती है—

“काहे को तुम जहें तहें ओतति हमरो भ्रतिहि सजावति ।

अपने कुत की खबर करो पीं सतुच मरी जिय थावति ॥”

एक दिन कृष्ण जी ने राधा की गोवे दूह दी। वह सौंठती है, इन्‌सौंठ नहीं जाता और मूँछित होकर पूछी पर गिर पहनी है। सगियों उसे बधाप कर पर लाती है। पर जाकर बताती है कि राधा को कृष्ण भुजंग ने इन लिया है। कोई गाहड़ी बुलाया जाय। गाहड़ी महाशय माने हैं, इन्‌सौंठ भ्रमाव नहीं होना और वे वधनाकर सौंठ जाने हैं। सगियों के बहने पर इन्‌सौंठ वृषभानु की पत्नी कृष्ण जी को दुनाने जानी हैं। यशोदा के पर पूछ

पहले यशोदा के पांव पड़ती हैं और तब कृष्ण को बुलाकर साती है। कृष्ण के पहुँचने पर राधा की मूँछों उतर जाती है।

### पनथट-लीला

अब तनिक राधा को पनथट-लीला में अन्य सखियों के साथ देखिये—

“राधा सलिलन लई दोलाइ ।  
चलहु प्रभुना जसहि संयं चतों सब तुल पाइ ।  
सदनि एक एक कलश सोन्हो तुरंत पहुँची जाइ ।  
तर्हा देहयो इयाम सुखर कुंवरि भन हरयाइ ।  
नन्द-नन्दन देखि रीझे चितं रहे चितलाइ ।  
सूर प्रभु को प्रिया राधा भरत जल मुसुकाइ ॥”

दन-लीला प्रसंग में राधा का चित्रण दर्शनीय है—

“द्रम्युक्तो नितप्रति दधि देवन बनि बनि मधुरा जाति ।  
राधा घनावलि लतितादिक यहु तरणो इक भाति ॥”

रात में भी राधा का चित्रण दृष्टव्य है—

‘रात मण्डल मध्य इयाम राधा ।  
मनो धन बीज वापिनी कोषति, मुभग एक है रूप हूँ नाहि आपह  
भायिका घट्ट घट्टहु दिशा सोहर्ही बनी यहु पास मोप-कम्पा ।  
मिले सब संग नाहि लखति कोउ परस्पर, भने वष्टवद्य सहस कृष्ण  
संग्मा ।

ज्ञे शृंगार नवसात जगमग रहो, धंग भूषण रंगि छनी तेसो ।  
सूर प्रभु नवल तिरपर नवल राधिका, नवल बन मुता चंडसी जंगु ।  
सम्मोह शृंगार के चित्रण में एक चित्र और भी प्रस्तुत करने योग्य है ;  
एक बार राधा स्थ जाती है, कृष्ण घनेक प्रकार से राधा को भनाना चाहते  
हैं, किन्तु राधा नहीं मानती—

‘भरि-भरि भविवन भीर सेति पे डारति नहि धनिरित,  
कोरति धपर करकि हरि भूषुटि लानति ।

कृष्ण भूषिटि भी हो गये, किन्तु राधा तब भी विचलित नहीं होती  
इगरा भी एक बारला है । उमे पूरा विश्वाम है कि हाँग उमके ही है—

“नाहि हठि परपी प्राग बन्सम सो छृत नहि छुझाये ।

देखि भूराटि परपी बनमोहन मनहु” भुजनिनो जावे ॥”

### विप्रलम्भ शृंगार

अब विप्रलम्भ शृंगार के अन्तर्यात राधा का चित्रण देखना चाहिये ।  
जिम दिन अकूर कृष्ण को भयुरा से जाते हैं, उस दिन राधा को रात-भर नींद  
ही नहीं आती—

“आज रेन नहि नींद परो ।

आपत गत गत के लारे रसना रहत गोकिंद हरो ॥”

वियोग में राधा की दशा का भूर ने जो चित्रण किया है वह अवश्य  
मार्मिक है । एक पवित्र को मार्म में देखकर राधा उसे बुला कर कहती है—

“कहियो पवित्र जाइ हरि सो मेरो मन अटको नंत के लेले ।

इहै दोष दै दै भगरत हैं तब निरक्षत मुख लगो श्यों निमेवे ॥

कै तो मोहि बताय दबकियो सगो पलह लड़ जाके देले ।

ते अब सब इनर्य भरि चाहत विवि जो लिले दरदान सुख रेले ॥”

एक बार जब गोपियों पंथी के सामने कृष्ण को दोष देती है तो उन्हें  
अमय राधा जो कुछ कहती है, वह सुनते ही बनता है—

“सति रो हरि को दोष जनि देहु ।

ताते मन इतनो दुख पावत मेरोई कपट सनेहु ॥”

यद्यपि भगवन्नीति-प्रसंग में राधा वा उन्नेस नहीं मिलता, किन्तु उन्हें मैं

लौटने पर उघंव जी कृष्ण से जो कुछ कहते हैं उससे यह अवश्य स्पष्ट होता है कि उनके आगमन की बात सुनकर राधा अपने घर के द्वार तक अवश्य आ गई थी । उद्धव जी का कथन दूष्टव्य है—

“हेती मैं सोचन चूवत भवेत ।

मनहुँ कमल शशि भास ईश को मूरुता-गति गनि देत ॥

द्वार लड़ी इकट्ठक मग जोकत अरथ इवास न सेत ।

मातहुँ मदन मिले चाहति है मुचंत मण्ट समेत ॥

अवण न सुनत चित्र पुतरी सौं समुभावत जितनेत ।

कहुँ कंकन कहुँ गिरि मुद्रिका कहुँ ताटंक कहुँ नेत ॥

मानहुँ विरह वव जरत विश्व तम राधा हविर निकेत ।

धुज होई सूक्ति रहि सूरज प्रभु बंधो तुम्हारे हेत ॥”

वह तो दून्य गोपियों के समान ग्रन्ति सदैश भी न दे सकी । उसका यता भर धाया । यदि कुछ कहा तो बस इतना ही कहा—

“इतनी धिनती सुनो हमारी ।

बारक हुँ पतिया लिल दीजे ।

चरण रमस वरसन नव नीका करणांसिधु अगत जस सीजे ।

सूरदास प्रभु भास मिलन की एक बार आकन छल कीजे ॥”

इसके पश्चात् राधा के दर्शन हमें उस समय होते हैं जब थीहुधर कुहंकेर से लौट रहे हैं । उनके साथ इस समय रुकमणि भी है । राधा का विश्वास ही नहीं होता । वास्तव में उसका विरह उनके लिए इतना स्वाभाविक ही थया है कि वह कृष्ण के निष्ठ भाने पर भी मिलन का विश्वास नहीं करती । ही, जब रुकमणि पूछती है तो हृष्ण राधा को उन्हें दिखाने हैं । राधा का वर्णन यहीं भी दर्शनीय है—

“हरि जी इते दिन कहो लगावे ?

तर्दाहि अवधि मे कहुत न समुझो गनत अखानक धाये ॥

भसी करि जु अधीहि इन नंनन मुन्दर चरण दिलाये ।  
 'जानि कृपा' राज काजहु हम तिमिय नहीं बिसराये ॥  
 विरहिन विकल विलोकि सूर प्रभु थाह हृदय कर साये ।  
 कछु मुस्काय कहौ सारवि भुन रथ के तुरंग छुराये ॥"

इसी बीच रुविमरणी राधा को अपना लेती हैं, कृष्ण भी आ जाते हैं। और राधा और माघब की मेंट हो जाती है। कृष्ण राधा को बताते हैं कि हम में और तुत में तो कोई अन्तर ही नहीं है और उसे बज भेज देने हैं। इस मिलन के विषय में राधा अपनी एक सखी से कह रही है—

"कहत कछु नाहों आज बनि ।  
 हरि आए हो रही ठगी-सी जंसे चित्त-यनो ॥"

इस प्रकार हमने देखा कि राधा 'मूरसागर' में एक आदर्श आर्य महिला के रूप में चिह्नित है। उसके खरिच की सबसे बड़ी विशेषता है उसका सर्वस्व-समर्पण। वह अपने प्रेमी पर पूर्ण विश्वास करती है तथा उनके दोनों को अपने ऊपर से सेती है। बास्तव में राधा का यह चित्तण मूर भी उत्कृष्ट एवं मौनिक उद्भावना है जो महाकवियों के द्वारा संभावित है।

#### प्रश्न २७—निम्नलिखित पर अपने विचार प्रणाली लिये ।

१. 'हृदय के पारती मूर ने सम्बन्ध भावना की शक्ति का प्रचार प्राप्ति दिलाया है ।'
२. 'मूर की रक्षा अद्वेष और विद्यापति के नीत-कार्यों की ताँती पर है ।'
३. 'मूर के अमर-गीत का मुख्य उद्देश्य बरतूल-लिङ्ग-विवाह का अहम और सम्मुख वाद का प्रतिपादन है ।'
४. 'मूर के प्रेम की उत्तरति में वह तिला और लाहौरी दोनों का दोग है ।'
५. 'राज और मूरभी का आध्यात्मिक महान् है ।'

६. सूर की गोपिणी ।'
७. 'सूर की रचनाओं का मूल भ्रोत ।'
८. 'सूरदास जो में वित्तनी सदृश्यता और भावुकता है प्रायः उत्तमी ही चतुरता और वाञ्छेदाय भी है ।'

१—'हृदय के पारखी सूर ने सम्बन्ध-भावना की शवित का अच्छा प्रसार दिलाया है ।'

प्रिय से सम्बन्धित वस्तुओं के प्रति हृदय में भाव-कुमारों का उत्पन्न हो जाना स्वाभाविक है । कृष्ण गोप-गोपी, यशोदा-नन्द भादि के प्राण हैं । उनसे सम्बन्धित प्रत्येक वस्तु उनके लिए अत्यन्त प्रिय है । कृष्ण से सम्बन्ध रखने वाली प्रत्येक वस्तु जो संयोग के समय अत्यन्त सुखदायक प्रतीत होती थी, उनके मधुरा चले जाने पर वे ही सब वस्तुएँ नलेजारारिणी हो जाती हैं ।

### मुरली

सर्वंश्रम हम उनकी मुरली की ही बात लेते हैं । मुरली से सम्बन्धित 'सूर सागर' में भ्रयन्त रसयुक्त प्रकरण हैं । इसके प्रकार से गोपिणी की मनोदशाओं का अच्छा उदयाटन हुआ है । उनके लिए यह कोई जड़ पदार्थ म रहकर उनकी सजनी बन जाती है । जब वे इसे थीकृष्ण का अधर-रस पान करते देखती हैं तो ईर्ष्या की भावना से तिलमिला उठती है । वे इसे स्वाधीन पतिका के रूप में भी देखकर सुख होती है । उन्हें ऐसा लगता है कि मानो इसने कृष्ण को सब प्रकार से भावीन कर रखा है । कृष्ण जी उन्हें कमर भुकाकर इसकी सुशामद और सेवा में रत दिलाई देते हैं । यह स्वयं तो अमर-सेज पर शयन करती है और कृष्ण से पैर दबवाती है । उन्हें ऐसा लगता है कि इसी के कारण सम्भवतः कृष्ण उनसे लिचे-लिचे से रहते हैं । यह चूपके चूपके उनकी बुराई करती प्रतीत होती है । तभी तो मुरली-शादन के रूप में वे हम पर नासापुटों को फुला कर थोथ करते हैं । देखिये, कितना मुन्द्र बरण है—

द्विली

“मुरसी तम गोपालहि भावति ।  
 सुनरी ससी जदवि नन्दन्नहि नाना भीति नचावति ।  
 रातति एक पांच टाठो करि, अति अधिकार अनावति ।  
 अति आधोन सुझान कनोडा गिरथर नारि नवावति ।  
 भृकुटि दुटिम कोप नाशापुट हम पर कोप कुपावति ।  
 ‘सूर’ प्रसन्न थानि एको दण धथर सुसीस इसावति ॥”

### उद्घव

उद्घव जो के प्रति भी गोपियों की समस्त-भावना सम्बन्ध भावना के हैं ही है । उन्हें देखकर तथा यह जानकर कि वे हृष्ण जो के सत्ता हैं, वो गोपी आदि उनकी ओर आकृष्ट हो जाते हैं । वे सब उनके पास भ्रमन्त में और आदर के साथ जाते हैं और उससे हृष्ण जो का समावार हृष्ण है । गोपियाँ यह जानकर कि हृष्ण के अभिन्न हृदय सत्ता हैं, एक सर्वंया अर्थात् व्यक्ति को भी चिर-परिचित मान लेती हैं । वे उन्हें भ्रमर के हृष्ण सम्बोधन करके जो मन में आता है सो कहती हैं ।

“मधुकर तुम रत्नसम्पद लोग ।  
 कोमल-कोस में रहत तिरन्तर हमहि सितावत जोग ॥”

X                    X                    X

“यह मधुरा काजर को कोठरि जै धावहि ते कारे ।  
 “तुम कारे सुकलक सुत कारे कारे मधुप भंदारे ॥”

X                    X                    X

“मधुकर जानत हैं सब कोङ ।  
 जैसे तुम और मीत तुम्हारे गुनति निपुन हैं दोङ ।  
 पाके ओर हृष्ण के कपटी तुम कारे धापोङ ॥”

### मोर-पंख तथा पत्री

मोर-पंख भी दिनवा मुरुड यो हृष्ण धारण परते थे, सब के लिए भ्रमन्त

प्रिय हैं । गोपियों को कृष्ण की भेजी हुए पत्रों से भी वडी प्रीति ही जाती है । इसका विश्वास सूरदाम जी ने इन पंक्तियों में बड़े सुन्दर ढग से किया है—

' निरक्षत खंक स्याम सुन्दर के बार-बार सावति छाती ।

लोचन-जल काषड़ भरा मिलि के हूँ गई स्याम स्याम की पाती ॥'

### कुम्जा

मन्मन्ध-भावना के ही कारण गोपियों उस कुम्जा पर तक ओधित ही जाती हैं जिसको उन्होंने नभी नहीं देखा । वे समझती हैं कि उद्दव जी कुम्जा के दूत ही हैं, इन्हें के दूत नहीं । कहीं तक वहें, सूरदाम जी ने कृष्ण के सम्बन्धित सभी वस्त्रों में गोपियों का घनिष्ठ सम्बन्ध दिखाया है । विरह की दशा में पी-पी पुकारने देखकर परीहा वो वे अपने जैसा समझ कर यह बहुत उठती है—

' बहुत दिन जियो परीहा प्पारे'

उब मधुवन को हरा-भरा देखकर उनका हृदय शुभ्य हो उठा पौर वह वह उठती है ।

"समुक्त कुम छत रहत हरे ।

विरह वियोग स्याम सुन्दर के छाड़े थयों न जरे ।"

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि सूरदाम जी ने मन्मन्ध-भावना की शरित का अध्यन्त भुन्दर प्रसार दिखाया है । अतेक अमन्मन्धित हथा निरीक्ष वस्त्रों के सम्बन्धित होने के कारण अत्यन्त सुन्दर रूप में चित्रित है । सभी के प्रति अपने प्रणाप अपवा विरह के बारण शोपियों धानी शीढ़ अथवा लीढ़ प्रसार करती है । दूरदाम के प्रथम घलु में इन्होंना का सम्बन्ध है और दूर में भी सभी गे आत्मीयना वी है । सूरदाम जी वी मन्मन्धाशपान और दूरी संबंध-निरीह में बहुत सफल हुई है ।

२. 'गूर की रचना जयदेव और विद्यपति के गीतकाव्यों से  
संती पर है।'

३. मुमिनावदन वन की इन गीतों के प्राप्तार पर

'विद्योगी होगा पहला वरि पाह से निकला होगा वान !  
उमड़ कर दोसों से भृत्याप बही होती कविता धनज्ञान !'

वहा आ गया है कि गीतों के प्रस्फुट में ही कविता का जन्म हुआ है।  
गीत-काव्य वो प्राचीनता पर यदि दृष्टिगत किया जाये तो स्पष्टतः कविता  
होगा कि भारतीय साहित्य में मामवेद गीतों का प्रथम दर्शन है। भारतीय  
गीत-काव्य पार्मिष्ठ पृष्ठभूमि को निए हुए था। गीतों की परम्परा भरतीयित्व  
की ओर ही अधिक उन्मुख थी। ही, भगवानीन राजनीतिक हवचनों  
में भोज की प्रथानता सा दी थी, किन्तु वह बहुत बोडे दिन तक र  
साती में भोज की प्रथानता सा दी थी, किन्तु वह बहुत बोडे दिन तक र  
जब एवान में बैठना तभी सहज हृदयोद्गारों के हृष में यीन प्रस्फुटित  
उठते। मर्दव से ही इनमें हृष्य के बोमलतम भार्तों का प्रकाशन होता  
रहा है।

### जयदेव

गीतों की रचना संस्कृत साहित्य में पर्याप्त मात्रा में हुई है किन्तु  
भहता जयदेव के 'गीत गोविद' को प्राप्त हुई, वह शब्द किसी गीत-का  
को नहीं। गीतों के लिए जिस माधुर्य और मार्दव की अपेक्षा होती है, उस  
उत्कृष्टतम् रूप 'गीतगोविद' में प्राप्त होता है। जयदेव ने अपने  
गीति-काव्य में भगवान थोड़ा दूरी की प्रणय-सीला का ही ग्रन्त किया है।  
शृंगारिकता तथा भरतीनता का उसमें इतना आविक्ष्य हो गया है कि  
सोरों को उसमें लौकिकता का आभास होने लगता है। बुझ भी हो, इतने  
अबद्य मानना पड़ेगा कि उसमें नेयनत्व की अपूर्व प्रधानता है। उसमें इ

से सम्बन्धित कोमल वृत्तियों को लेकर कोमलकान्त पदावली में बड़े ही सुन्दर गीत रखे गये हैं ।

### चण्डीदास और विद्यापति

जयदेव का ही अनुकरण चण्डीदास भीर विद्यापति ने किया । विषय और शैली दोनों ही दृष्टियों से इन दोनों कवियों ने जयदेव का अनुकरण किया है । जो लोकप्रियता जयदेव के गीतों को प्राप्त हुई थी, वही लोकप्रियता इन दोनों कवियों के गीतों को भी प्राप्त हुई । इन गीतिकाव्यकारों की सबसे बड़ी विशेषता यह रही कि इन्होंने अपने काव्य में गेयत्व को ही प्रधानता दी । उन्होंने अपने पदों में वाचात्मकता का तो अधिक से अधिक वहिकार किया है । इसके अतिरिक्त वे अपने गीतों में धार्मिकता का रंग भी अधिक नहीं छोड़े दिया है । उनके गीतों में प्रेम तथा भक्ति में कोई भेद नहीं दिखाई देता ।

### सूर का गीति-शाक

महात्मा सूरदास ने 'मूरसागर' की रचना में इन्हीं कवियों का अनुकरण किया है । उन्होंने सबा साल घदों की रचना काव्य-शास्त्र में प्रचलित छन्द-शास्त्रीय पदों में न करके राग रागनियों में की है । इसे उन्न कवियों का अनुकरण ही माना जायेगा । सूरदास जी ने इन्हें विशाल काव्य की रचना भी, किन्तु उसमें जीवन-नाया गाने का कोई उद्देश्य नहीं है । यह भी उन्न कवियों का ही अनुकरण है ।

### माधुर्य भाव

जयदेव और विद्यापति दो भाँति सूरदास जी ने भी वसा वा चरम रूप नक्षत्रिय वरण्णन, स्त्रियिक, प्रणय तथा विरह निवेदन में ही दिक्षादा है । इन्हें असंगो के बरए उनके काव्य में मृत्यु हृण में प्राप्त होने हैं । आत्म विभोरना संगीतारमहा तथा सालिल्य 'मूरसागर' दो अद्विनीय विशेषताएँ हैं । जयदेव, और विद्यापति दो भाँति सूर भी भगवान् दो बाहर नहीं सौजने, मन्दर ही



## सूर की मौलिकता

मूरदास जी की एक प्राचीनीय विशेषता यह है कि उन्होंने जयदेव और विद्यापति का अनुसरण तो अवश्य किया, किन्तु उसमें भी अपनी मौलिकता को अध्युषण बनाये रखा। मूरदास जी एक प्रतिभाशाली कलाकार थे। कृष्ण के प्रति राधा का स्वकीय प्रेम मूरदास जी की अपनी प्रतिभा का ही फल है। राधा और कृष्ण के अभिसार, मान, सुरति तथा नखधिख वर्णनों में उन्होंने अभिधा का प्रयोग न करके व्यंजना का प्रयोग किया है। नखधिख वर्णन में तो उन्होंने दुष्टिकूटों का प्रयोग कर दिया है। शृंगारिक प्रसंगों में ईश्वरत्व के उद्घाटन द्वारा उन्होंने अपने वर्णनों को लौकिकता की दुर्गति से बचा लिया है। कहने का तात्पर्य यह है कि उन्होंने शृंगारिक वर्णनों में किसी न किसी प्रकार अलौकिकता को बनाये रखा है जिससे उसमें जयदेव के 'गीत-नोविद' तथा विद्यापति की 'पदावली' की मात्रा अलीलता के दर्शन नहीं हो पाते। स्तुति के रूप में 'गीत-नोविद' की रचना करके जयदेव ने भक्ति के दोष में अच्छा प्रचार पाया था, किन्तु उनके वर्णनों में अलीलता के दर्शन अवश्य होते हैं। मूरदास के पद इस दोष से अधिकांश में बचे ही रहे हैं।

**अनु:** निष्कर्ष है कि जयदेव और विद्यापति के गीत-काव्यों की दीनी पर ही भी है। किन्तु साध ही यह भी मानना पड़ेगा कि उन्होंने अलीलता के उस दोष से संदेश अपने पदों और वर्णनों को बचाये रखा है जिसकी कि जयदेव और विद्यापति के गीतों में भरमार है।

३. 'सूर के भ्रमरणीत का मुह्य उद्देश्य वस्तुतः निगुणवाद का संहित सप्ता सगुणवाद का मण्डन है।'

'भ्रमरणीत' 'मूरसागर' वाय्य का सर्वाधिक रसमय प्रशंग है। इसके अन्तर्गत गोपियी भ्रमर माम से उद्वद की सम्बोधित करके तक घोर अनुनय के घासार पर जानवाद का संहित बरती है। बात यह है कि महात्मा गूर ने

इस प्रसंग के द्वारा दो उद्देश्यों की पूर्ति की है। इस प्रसंग की ऐसी दो विशेषताएँ हैं जिनकी प्रशंसा किये बिना कोई भी सहृदय पाठक नहीं रह सकता।

### भक्ति का महत्व

इन दो विशेषताओं में से एक तो यह है कि इस प्रसंग में कवि ने विश्वलभ्म शुंगार की अत्यन्त मधुर अभिव्यजना की है इसके पदों में गोपियों की विरहानुमूर्ति का उदारिं उमड़ पड़ता है। दूसरी विशेषता यह है कि सूर सच्चे प्रेम-मार्ग के त्याग और पवित्रता को ज्ञान मार्ग के त्याग और पवित्रता के समक्ष रखने में सूब समर्थ हुए हैं। दूसरे शब्दों में यही बात इस प्रकार भी कही जा सकती है कि वे ज्ञान-मार्ग की अपेक्षा भक्ति-मार्ग की श्रेष्ठता पिछ करने में पूर्णतया सफल हुए हैं।

महात्मा सूरदास के समय में ज्ञान मार्गियों द्वारा भक्ति की अत्यन्त शोचनीय दशा बनायी जा रही थी। ज्ञानी सन्त और नाथों ने भक्ति का बहुत बुरी प्रकार खण्डन किया था। आपे दिन अब भी भक्ति-मार्ग वालों से उनके शास्त्रार्थ हुआ करते थे। सूर सगुण मार्ग थे, अतः वे घपने गम्य 'सूरसागर' में सगुणवाद का प्रतिपादन किये बिना कहे रह सकते थे? तत्कालीन परिस्थितियों से प्रभावहीन रहना सूर के लिए असंभव था। उन्होंने 'सूरसागर' में भ्रमरागीत की उद्भावना करके ज्ञान और भक्ति वा यह तत्कालीन विवाद प्रस्तुत किया है और ज्ञान को भक्ति के सम्मुख परागित करा दिया है। श्रीहठ्ठा जी मधुरा से उद्दव को वज्र में इसी लिए भेजने हैं कि उनका ज्ञान-गवे गोपियों की सहृदयता के आगे मिट जाय और वे भी प्रेम रसिक बन जायें। उद्दव सदैव हृष्ण जी के साथ रहते थे और सदा ज्ञान-मार्ग की नीरस बातें करते रहते थे। हृष्ण जी घपने प्राचीन ब्रह्म-त्रैम वा वर्णन किसी के सम्मुख नहीं कर पाने थे। उद्दव जी की इसी शुक्र कृति वो सरस कर देने के हेतु श्रीहठ्ठा जी उन्हें गोरी-गूहमों के निकट भेजने हैं। उद्दव

जी जान मार्ग में पहुंचे हुए हैं । उनकी समस्त उक्तियाँ तक और विचार से परिपूर्ण हैं । उनकी समस्त बातें नीरस एवं शुक्र हैं, उनमें प्रेम की सरसना का अंग भी नहीं है । गोपियों उद्दव जी की समस्त नीरस एवं शुक्र बातों का आपनी प्रेम ठड़ोनी तथा एवान्त मरस प्रभानुमूलि देव बल पर संडिन करती है । आपने प्रेम की विषयता का प्रदर्शन करके तथा उद्दव जी पर व्याय की करारी छोट करके वे उनकी बोनती बन्द कर देती हैं । बेचारे उद्दव जी की गोपियों की बातों का कोई उत्तर ही नहीं मूकना । भूविदित प्रामोण विन्तु प्रेम-योगियों के समझ एक प्रमिद्ध जानी योगी का मुह की यानी पड़ती है । वह गोपियों से पराजित होहर मधुरा जाना है और हृष्ण गे बद लौटने का निवेदन करता है । हृष्ण जी उद्दव पर व्याय करने हैं—

**'माएहु जोग सिक्षाय ।'**

उम्मुक्त विवरण में स्पष्टत प्रमाणित होता है कि जानमार्गी उद्दव भवित्व मार्गी गोपियों के समझ पराजित हो जाते हैं । दूसरे दृष्टों में यही बात इस प्रशार भी वही जा सकती है कि जान-मार्ग भवित्व-मार्ग के समझ नुच्छ पिद हो जाता है । मूर के भवरमीन का यही उद्देश्य है । बारतव भवित्व-में पहारवि मूर विन्दुलवाद का लक्ष्यन और मणुलवाद का प्रविशद्वन करने में फूलं महसून हुए हैं । उनका यही उद्देश्य भी था ।

**(४) 'सूर के प्रेम की उत्पत्ति में हपतिप्सा और साहचर्यं होनों का योग है ।'**

'मूर' के प्रेम के विषय में उत्तर विचार हिन्दी के प्रमिद्ध धार्तोद्दर पदित रामचन्द्र मूर्त्त ने घटना लिये है । आचार्य वा० रामचन्द्र मूर्त्त ने मूर वाहिन्द के दम्भीर घट्ययन के पद्धतान उत्तर विचार लगाय लिये हैं ।

**भोहृष्ण**

'मूरामाएर में द्रेम के पात्र भीहृष्ण है । गोपियों द्वारा रासा उत्तरे घट्ययन

है। उनके हारा में भी द्युकरी ब्रेम उत्तम हृषा है उनमें वास्तव  
में आतिथा और वास्तवके दोनों का पर्वत फैला है। शीर्ष की वास्तवके  
में हृषे उत्तम विचित्र है कि दोनों घोर गगा उत्तमा उनकी घोर  
द्यावित हो जाती है। शूर की दोनों इंग-बद एवं धारने को वर्णित कर  
देती है। उनके बाप ने उन्हें ब्रेम-हितम कहा दिया है। उत्तमा बा ही उनके  
हृषय में थंगा ताह गया है कि इसी प्रवार विलगा ही नहीं है। द्युकर  
जिसु ही से जापी गे उत्तमा आतिथा बोटवं गोपियों को पार्वित कर देता  
है। उनका प्रारूप आतिथा गोन्दर तो द्युकरीय है ही, उस पर चीताड़,  
बछड़ी घोर मुरुरु तथा इन गरमें भी अधिक मुरम्मी इन मुखियों को जाती  
घोर आरवित हरने के प्रभावतामी गापन है। आरम्भ में तो गोपियों उनके  
इस प्रवार के गोन्दर्य में ही प्रभावित होती है। तिन् हृषा जब बढ़ होते हैं  
तो उनको चामत्ता, चारुदेव तथा घोपितयूर्ज विनोद गोपियों ने मन को बद्दी-  
भूष कर देता है।

### विनोदपूर्ण सीसाएँ

मानन-चोरी में भी यांगे उनकी विनोद पूर्ण सीसाएँ बढ़ती ही जाती हैं ही  
चीर-हरण, दानसीसा, पनपट-सीसा, रामनीला आदि उनकों सीसायों में हृषण  
जी गोपियों के साथ रहते हैं। इन प्रवार के साहचर्य से भी ब्रेम-मालना का  
विचाम होता है। इस प्रवार एक घोर तो ब्रह्म-गोन्दर्य का प्रावयण घोर दूसरों  
घोर उनका साहचर्य दोनों मिल कर गोपियों के हृषय में ब्रेम की उत्त महान  
तरण को उत्पन्न कर देते हैं कि वे 'हृत की जाति' की भी परवाह नहीं  
तरती तथा 'रस सामर' 'रत्निनागर' हृषण के प्रति पातिव्रत्य धारण करने का  
व्रत ले लेती है। उनके उद्वत जी को बहे हुए बचन हमारे इसी कथन की  
पुष्टि करते हैं। वृषु उदाहरण दृष्टव्य है—

'ऊपरो मन नाही दस बीस ।

एक हृतो सो गयो स्याम नंग को आराध्य इस ।'

X

X

X

X

'लरिकाई को प्रेम कहो प्रलि कंसे छुटत ।'

X            X            X            X

"उर में भाखन घोर गडे ।

अब कैसेहु निकसत नाही अथो तिरछे हँ जु घडे ॥"

इस प्रकार स्पष्ट है कि सूर की गोपियों के हृदय में जो धीरुपण के प्रति प्रेम उत्पन्न हुआ है उसमें रूपतिष्ठा और साहचर्य का भी योग है ।

## राधा और कृष्ण

अब तनिक राधा और कृष्ण के प्रेम की भी परख कर लीजिये । राधा-कृष्ण के प्रेम में भी रूपतिष्ठा और साहचर्य दोनों का सुन्दर योग दर्शनीय है । प्रथम मिलन में ही राधा कृष्ण जी वा भोहन-रूप देखकर मुम्ख हो जाती है । राधा ही भी, कृष्ण जी भी नीली-साढ़ी में गोरी राधा को देखकर मुाघ हो जाते हैं । इस प्रकार स्पष्ट है कि यहाँ भी परस्पर आकर्षण का कारण रूप ही है । बातों-बातों में 'राधिका गोरी' को कृष्ण जी 'भुरा' लेते हैं । 'नैन-नैन' मिल गये और ठगीरी पड़ गई । इतना आकर्षण हुआ कि गाय-दुहाने तथा खेलने आदि के बहाने नित्य राधा कृष्ण जी से मिलने लगी । दोनों साय-साय रहने तथा खेलने थे । गाहड़ी लीला के पहचात् राधा कृष्ण द्वी सभी लीलाओं में साय-साय रहती है । इस प्रकार राधा और कृष्ण के प्रेम की उत्पत्ति में भी रूपतिष्ठा तथा साहचर्य दोनों का योग प्रमाणित है ।

अत. निससन्देह कहा जा सकता है कि सूर के प्रेम की उत्पत्ति में रूपतिष्ठा और साहचर्य दोनों वा योग है ।

## ५. 'रास और मुरली का आध्यात्मिक महत्व ।'

थी बल्लभाचार्य के पुष्टि-मध्यदाय में रास और मुरली वा एक विशेष महत्व है । महात्मा गूरदास ने भी इसमें अपनी भौतिक प्रतिभा के बल से अलौकिकता की उत्पत्ति कर दी है । सूर जी इस विषय की अलौकिकता

को धरणे के लिए तुम्हीं भाग में इनहा आध्यात्मिक शब्द देना उत्तमी होगा ।

## युक्तिपाणि

युक्तिपाणि में राग और शूर्णी को जो आध्यात्मिक शब्द दिया गया है, उगे दर्शाया धीरपद वाच्य है और शूर्णी उनकी योगमाया है । वह प्राने दर्शीर और आहंक द्वारा ने अपने जीवों का घाराहृत करनी है । वह उनकी योग-विद्या को नोड देनी है और उग्हे जागमक कर देनी है । गोपियों जीवों का प्राणी है । धीरपद उग्हे प्रानी योगमाया शूर्णी के बर द्वारा प्राने पाय दूतांग है । उग्हे उग्हे द्वारा का इनना आहंक छोड़ होता है कि वे प्राने सारे गृह-नायों को छोड़ कर उनके विषट या गृहस्त्री हैं । यही वह आध्यात्मिक शब्द है जिसके प्राप्तार पर भूर भादि युक्तिपाणी भज्ञ कवियों ने भूरली के आध्यात्मिक प्रभाव का वर्णन किया है । भागवत में यही वेणु-वादन के रूप में वर्णित है ।

## रात

'रात' का भी भूरली की भावि ही आध्यात्मिक महत्व है । शूर ने 'राम' को गन्धर्व विवाह की संज्ञा दी है । 'राम' का आध्यात्मिक अर्थ है—'जीव और ब्रह्म का आध्यात्मिक संयोग ।' परवहु कृष्ण प्रानी योगमाया ही भूरली से गोपी-रूप समस्त जीवों को अपने पास बुलाने हैं और गोपी-रूप समस्त जीव उनके समीप एकत्र होकर भानन्दनाम करते हैं । 'रात' में गोपियों कृष्ण को अपना सब कुछ समर्पण करके उनकी ही ही रहस्यी है और इस प्रकार परवीया न रहकर स्वकीया बन जाती है । इस प्रवार 'रात' से यही अर्थ अभिप्रेत है कि जीव अपना सब कुछ आत्मसमर्पण करके स्वयं भी अन्तर्धान हो जाते हैं तथा जब उनके विरह में व्याकुलता बढ़ती है तो किर प्रकट हो जाने हैं । इससे यही तात्पर्य है कि जब तक जीव के मन में महंकार

रहता है तब तक भगवान् के दर्शन नहीं होते और जब वह सच्चे मन से भगवान् के विरुद्ध में व्याकुल हो जाता है तब भगवान् दर्शन दे देते हैं। जब तक अहंकार रहता है तब तक आत्मसमर्पण नहीं हो पाता भरतः भगवान् हूर रहते हैं। टीक इसके विपरीत जब अनन्य प्रेम जनित विरह-वेदना जागृत होती है तो भववान् अपना लेते हैं। 'राम' के इसी आध्यात्मिक हृषक के महत्व को सूर ने समझा है और इसीलिए उसे अत्यधिक महत्व दिया है। श्री बलभाषार्य जी ने भी भवत की अंतिम प्रशान्ति तथा सम्पत्ता रास में ही मानी है। सूर ने भी इसलिए 'रात' का पर्याप्त वर्णन किया है।

#### ६. 'सूर की गोपियाँ'

महात्मा सूरदास थीकृष्ण जी को परब्रह्म मानते हैं और गोपियों को उनकी शक्ति। इसमें सन्देह नहीं कि शक्ति अपने आशय से कभी भी प्रवक्त नहीं होती। इन आशार पर हृष्ण और गोपियों में कोई अन्तर नहीं है। सूर ने स्वयं लिखा है—

"गोपी-खाल कान्ह दुइ नाहीं ये कहु नेक न भ्यारे।"

#### आध्यात्म पक्ष

आध्यात्म पक्ष में भी गोपियों पर विचार करना आवश्यक है। इस दृष्टि से यदि कृष्ण भात्या हैं तो गोपियाँ इस आत्मा की वृतियाँ हैं, किन्तु एक बात अवश्य दृष्ट्य है। आत्म-जल के होते हुए भी वृतियाँ अनेक हैं और भिन्न-भिन्न रूपावली हैं। यही कारण है कि भागवत और 'सूरसागर' में उनके कई रूप दृष्टगत होते हैं। पहले भागवत में ही देखिये—

"गोप जाति प्रतिज्ञना देवा गोपाल रूपिण्"

इसका अर्थ यह है कि गोपी व गोरों के रूप में देवता ही प्रवट हुए हैं। अब तीनों सूरसागर में भी देखिये—

"यह बानी कहि सूर सरन को भव हृष्ण अवतार।"

कहो सबनि दम जन्म लेहु संग हमरे करहु विहार।"

इन दोनों रूपों अर्थात् भगवान् की प्रकृति-वृल्पा तथा देवनिष्ठी गोपियों के अतिरिक्त कुछ गोपियों ऐसी भी थीं जो पूर्वजन्म में देव कन्यामों, श्रुतियों, तपस्वी, मक्तों व ऋषियों के रूप में रह चुकी थीं और भगवान् के साथ उनकी सेवा करने के हेतु अवतार लेना चाहती थीं। पद्मपुण्ड्र इस प्रकार का एक उदाहरण प्रस्तुत करता है। उसमें लिखा है कि उप्रतपानाम के मुनि सुनन्द नामक गोप की कन्या सुनन्दा के रूप में अवतरित हुए।

महात्मा सूरदास ने भी 'सूरगार' में एक स्थान पर गोपियों को वैदिक ऋचामों का अवतार बताया है—

"इज सुन्दरि नहि मारि, छचा धुति की सब धार्हि।  
में (बहु) धरु शिव पुनि सहमी तिन सम कोड नाहो।"

महात्मा सूरदास के गुरु थी बल्लभाचार्य जी ने एक स्थान पर उन्हें सहमी धर्म तथा उसके साथ विवरण करने वाली कहा है—

'धूरपतर छराणी गोविकानाम'।

इस प्रकार उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि सूर की गोपियों भिन्न-भिन्न रूपा थीं। इनमें से कुछ ऋचायें थीं। कुछ देव-कन्यायें थीं, कुछ ऋषि थे और कुछ स्वयं परदाहु की अन्तर्गत शक्तियाँ थीं। इन गोपियों की संख्या सोलह सहस्र मानी जाती है।

#### (७) 'सूर की रचनामों के मूल स्रोत'

'बौद्धामी वैष्णवत री बाती' के आधार पर यहा जा सकता है कि महात्मा सूरदास थी बल्लभाचार्य जी के भक्त्य शिष्य थे और उन्होंने एक ही रात्रि में ममूरं भागवन की धनुरमणिक बह कर 'मीता भेद' बना दिया था। आद्य ही उसमें यह भी स्पष्ट है कि तभी से गुरदास जी ने भक्ति के इस नृ-

पथ को अपना लिया था और कृष्ण-काव्य की रचना करके उसे अमर बता दिया और स्वयं भी अमर हो गये ।

### धीमद्भागवत

इसी बात को सभी विद्वान् एक मत से मानते हैं कि सूरदास जी पर 'धीमद्भागवत' का प्रभाव व्यापक रूप से पेढ़ा है । उन्होंने इस विषय में स्वयं कहा है—

"धीमुख चारि इलोक दिये बहुा को समुझाई ।

ब्रह्मा नारद सों कहे नारद ब्रह्म सुनाई ॥

ब्राह्म कहे शुकदेव सों द्वादश स्कन्ध बनाइ ।

'सूरदास' सोई कहे पद भासा करि गाइ ।"

×

×

×

'जैसे शुक को ध्यास पड़ायो, सूरदास तंसे कहि गायो ।

सूर कहो भागवत अनुसार ..... ..... ..... ॥'

किन्तु 'सूरसागर' भागवत का अनुवाद-मात्र नहीं कहा जा सकता । यद्यपि उसमें भागवत के दशम स्कन्ध की कथा वी ही प्रधानता है तथापि वह एक स्वतंत्र रचना ही मानी जायगी । बालक कृष्ण तथा बालिका राधा के साथ खेलने के प्रसंग और अवरणीत की बंध्यमयी उक्तियाँ भागवत में लोकने पर भी न मिलेंगी । निर्गुण और संगुण का विवाद भी भागवत में वही भी दृष्टिगत नहीं होता जब कि 'सूरसागर' के अवरणीत का मूल्य उद्देश्य ही यह है । कनेचर की दृष्टि से भी 'सूरसागर' भागवत का अवरण, अनुवाद नहीं माना जा सकता ।

### पुराण

भागवत के प्रतिरिक्ष मूरदाम जी ने इद्यांड पुराण तथा वानन पुराण से भी कथायें सी हैं । प्रमाण के लिए यह बनाया जा गवता है कि वामन



भागबत तथा जयदेव और विद्यापति का नाम इस दृष्टि से अवश्य लिना पड़ेगा । 'सूरसागर' पर इन्हीं का प्रभाव सर्वाधिक है ।

८. "सूरदास जी में जितनी सहृदयता और भावुकता है, प्रायः उतनी ही चतुरता और धार्घदात्य भी है ।"

महाकवि सूरदास ने 'सूरसागर' में अनेक स्थलों पर भावुकता और चार्घदात्य का छो भुन्दर समन्वय उपस्थित किया है वह देखते ही बनता है । वे बात्सल्य और विप्रलभ्य भृंगार के सर्वध्येष्ठ कवि माने जाते हैं ।

### बाल-वर्णन

पहले ही उनके बाल-वर्णन को ही लेते हैं । इसके अन्तर्गत सूरदास ने लो चतुरता एवं धार्घदात्य दिखाया है, दृग्नीय है । मालन-चोरी के प्रसंग मे कृष्ण जी के मालन चुरा लेने पर तथा उनके मुख को सना देलकर जब माता यशोदा पूछती है तो कृष्ण जी का उत्तर देखिये । वे कहते हैं कि है माता ! मैंने मालन नहीं साया । मैं तो दोपहर तक गायों के पीछे पीछे बंगल मे फिरता रहा हूँ । जिस बर्तन मे मालन रखा था वह लो छोटे पर छोके पर टगा हूपा है । भाता मुझ छोटे से बालक के हाथ इतने कूचे पर कैसे पहुँच सकते थे ? किन्तु माता की सन्तुष्टि इतने से ही कैसे ही सकती थी जबकि वह उनका मुख मालन से सना हूपा देल रही है । हर्षण जी ने इसका भी समाधान किया । उन्होंने कहा कि है माता ! वे बाल-बाल सब मेरे दानु बने हुए हैं, इन्होंने ही बरबर मेरे मुख पर मालन लपेट दिया है । माता यशोदा बालक की इस चतुरता पर मूर्ख हो गई और उसे गते लगा लिया ।

अपने ही घर नहीं, एक दिन तो वे किसी दूसरी घोटी के घर मालन थी हीड़ी में हाथ दिये पकड़े गये । किस चतुरता से वे घोटी की दाना वा समाधान करते हैं, वह इन पक्षियों में देखिये—

"ही जान्यो यह घर अपनो है या घोते ही धायो ।

बेहत ही गोरस में छोटी काढ़न को कर नायो ॥”

कृष्ण जी को मालन-रोटी बहुत प्रिय थी, किन्तु यशोदा जी बच्चे को दूध पिलाना अधिक स्वास्थ्यवर्द्धक समझ कर उन्हें दूध पिलाना चाहती थी। उन्होंने कृष्ण को बहकाया—

“कजरी को पय पियतु लला तेरी छोटी बड़े ।”

कृष्ण जी बहकाने में आ गये और दूध पीने लगे किन्तु साथ ही सो—

“मंथा कबहि बड़ेगी छोटी ।

किति बार मोहि दूध पिवत भई यह अबहुँ है छोटी ॥”

कितने उदाहरण दिये जायें, ‘सूरसागर’ का बाल-वर्णन ऐसे । उदाहरणों से भरा पड़ा है ।

### भ्रमरगीत

अब तनिक भ्रमरगीत प्रसंग के अन्तर्गत भी इस कथन की परीक्षा करते उद्दव की योग-धर्मी सुन कर गोपियाँ उनकी बातों का सक्तों से उत्तर न देतीं । वे तो अपना हृदय ही सोल कर रख देती हैं—

“प्रान हृपारे परम भनोहर कमल नयन सुखराती ।

का अपराध जोग लिलि पठवत प्रेम-भजन तत्रि करत उदाती ॥

उनकी आत्में हर समय हरि दरणन को भूसी रहती है । उनके बिना वे रात उनके नेत्रों से वर्षा होती रहती है । कृष्ण तो उनके लिए ‘हारिल’ ‘लहरी’ के समान है । उद्दव जी के बचन यद्यपि उन्हें भ्रमन्त बद्र प्रीत है । तो भी वे नभ्रना का ही व्यवहार करती है । वे रहती हैं कि है ऊपो हृम लो भ्राताजोग भी मान सेती, पर विवरणा तो पढ़ है कि जोग भी तो मन से ही सापा जायगा और मन हृपारे पाता रहा नहीं । वह जपा वर्ष हृष्ण के साथ । किर दग-नीम भन होंते तो एक भन ने जोग भी जापना भ-

कर लेती । मन तो एक ही है—

“अथो मन नाहीं बस बोस ।”

एक हृतो सो गयो स्थान संग को भाराये इत ॥”

### वाग्वेदग्रन्थ

यह तो हृद सहृदयता की बात, अब तनिक वाग्वेदग्रन्थ भी देखिये । सूरदास जी की गोपियाँ नन्ददास जो की गोपियों की भाति शाहवार्य नहीं करती । वे तो अपनी विवशता का प्रदर्शन ही करती हैं—

“उर में मालन चोर गडे ।

अब कंसेहु निकलत नाहीं अथो तिरछे हूँ नु भडे ।”

‘सरिकाई को प्रेम कहो भालि कंसे हृष्टत ।’

इन पंक्तियों में विवशता के साथ साथ गोपियों की चतुरता एवं वाग्वेदग्रन्थ भी देखते ही बनता है । वे उद्धव जी का उपहास मी बड़ी चतुराई से करती हैं—

“धायो धोय बड़ी ध्योपारी ।

लादि लेप गुन ध्यान लोग की छज में धान उतारी ॥”

इस प्रकार गोपियाँ अपने वाग्वेदग्रन्थ तथा सहृदयता से उद्धव जी को निहत्तर कर देती हैं ।

उपर्युक्त संस्कृत विवरण के आधार पर निस्सन्देह कहा जा सकता है कि सूरदास जी में चितुनी सहृदयता तथा भावुकता है, उतनी ही चतुरता और वाग्वेदग्रन्थ भी है ।

प्रश्न २८—कवित्व धारित की इच्छा से शूर और तुलसी की तुलना कीजिये ।

शूर और तुलसी हिन्दी-साहित्य की उन दो महान् विमूर्तियों के नाम हैं जिन्हें अपने-अपने काल ही साहित्यिक मुण्डी जन्मदातियाँ कहा जा सकता है ।



कविता के विषय में महो कहना उपर्युक्त जान पड़ता है कि कविता दोनों का साध्य नहीं, साधन थी।

दोनों ही महान् कवि काव्य के तत्त्वों से गूर्जुहपेण परिचित थे। दोनों ही इन तत्त्वों का उपयोग करने में पूर्ण रूप से बुद्धि थे। तुलसी ने काव्य-शास्त्र का विविवत् प्रध्यादन लिया था, यह बात उनकी जीवनी सत्ता साहित्य से स्पष्ट हो जाती है। उन्होंने विविवत् काशी में एक शेष सनातन नामक महात्मा से खास्त्रों की शिक्षा प्राप्त की थी। सूरदास जी के विषय में यथापि कोई ऐसा प्रमाण नहीं मिलता कि उन्होंने इस प्रकार किती गुरु से उच्च शिक्षा प्राप्त की हो, तो भी 'सूरसागर' तथा 'साहित्य लहरी' इस बात के स्पष्ट प्रमाण हैं कि वे काव्य-शास्त्र के परम विश्व भावार्थ थे। रहा, रीति और अलकार आदि के प्रयोग में जैसे तुलसी परम कुशल प्रतीत होते हैं, वैसे ही सूर भी परम कुशल दृष्टिगत होते हैं। 'साहित्य लहरी' सूर की काव्यकला कान का स्पष्ट प्रमाण है। 'सूरसागर' में भी जहाँ एक और काव्य के मावपदा का घरम विकास दिखाई देता है, वहाँ दूसरी ओर उसका कलापदा भी न्यून नहीं बहा जा सकता। भाषा पर दोनों का ही असाधारण अधिकार है। इस प्रकार दोनों ही मन के गहरे से गहरे और सूदम भावों के पारत्ती चित्रकार हैं। दोनों की अभिव्यक्तना दक्षिण असीम है।

### विषयमताएँ

दोनों के महान् व्यक्तित्व के भेद से, दोनों के भिन्न भावों के भेद से, दोनों के दृष्टिकोणों के भेद से दोनों वी काव्य-दोती, काव्य के विषय और दोन भिन्न-भिन्न हूए हैं। यतएव दोनों में विभिन्नताएँ भी हैं। पहले हम इसी दृष्टि से ही इन दोनों महाकवियों की समीक्षा करेंगे।

काव्य-विषय भी दृष्टि से यदि देखा जाय तो तुलसी का दोत्र विस्तृत है और सूर द्वा भावित्स्तृत। महात्मा सूरदास ने अपने इष्टदेव श्रीकृष्ण के बात और पुका रूप का ही विचलन लिया है। इसके विपरीत तुलसी ने अपने इष्टदेव राम के सम्पूर्ण जीवन का विचलन प्रस्तूत किया है।

## बात्सल्य रस

मूर के काव्य में शृंगार रथा बात्सल्य रस का ही बोलबाला है और तुलसी के काव्य में समूर्ण रसों का सुन्दर परिपक देखने को मिल सकता है, किन्तु बात्सल्य और शृंगार रस के निष्पादन में सूर भगवानी उपमा नहीं रखते। मन के इन दो कोमलतम और मधुरतम भावों के लोक का ऐसा कोई भी गुप्त रथा सूक्ष्म से सूक्ष्म कोना नहीं है जिसका विचार चित्र इन नवनिहिन महाकवि ने अपने गीतों में न उठारा हो। इन दोनों रसों की दृष्टि से यदि इन दोनों महाकवियों की तुलना की जाये तो वहना पड़ेगा कि सूरदास जी तुलसी से बहुत आगे हैं। शृंगार वर्णन तो दास्य भवित थी मर्यादा में बंधे तुलसी सूर जैसा कर ही कैसे सकते थे? बात्सल्य वर्णन में भी वे बालक के स्वून स्व का ही चित्रण भौतिक कर पाये हैं, उसके मानविक पश्च का नहीं। दोनों के काव्यों से कुछ उदाहरण देने से इस बात की पुष्टि हो जायगी। पहले ग्रन्थ के बाल-वर्णन का एक पद देखिये—

“जसोदा हरि पालने भुलावै ।  
 मलहरावै, दुलराइ हसावै जोइ सोई काछु गावै ॥  
 मेरे साल को धाड निदरिया काहे न धानि मुलावै ।  
 दू काहे नहि बेगहि धावे तो को काहे बुलावै ॥  
 कबहुं पतक हरि भूं लेत हैं कबहुं घपर करकावै ।  
 सोवत धानि भौत हैं द्वै रहि करि करि सैन बडावै ॥  
 इहि धन्तर मुलाइ चढे हरि धन्तुमति मधुरे गावै ।  
 जो सूत ‘सूर’ धमर मूनि दुलंभ सो नग्न भासिनी गावै ॥”

अब तूष्णी को कुछ पंक्तियाँ देखिये—

“प्रात भयो तात, बति भानु विषु बदन पर ।  
 भदन बातों बोटि उटो प्रान ध्यारे ॥

मूल मारण बनि धरत विहवावति ।  
द्वार लिम् द्वनुज द्वितम् लिटारे ॥”

X      X      X      X

“करतल गहि सतित चाप भड़न लियु निकुरराप ।  
कटितर पटपीत तून साथक भनिखारे ॥  
चरबन मुगायर विहार द्वालन गवने हयाल ।  
जननी मूल निरति पुण्य पुंज निज विखारे ॥”

X      X      X      X

“दोरो घेरे सतित सतन भरिखाई ।  
ऐस जूत देलदार दाति तेरे बंध ब्याह की बात बताई ।  
इर्हि सामु समुर चोरी गुनि, हसिहै नहि दृमहिण आई ॥”

दोरों विदियों के इन उदाहरणों में यह स्पष्ट है कि गूर ही तुलनी में बहुत आगे थे । वास्तविक रूप के विवरणों में गूर ही तुलनी ही एक विवर द्वा रोहि भी चवि समझा नहीं कर सकता । इसमें हमारा नामावे यह नहीं है कि तुलनी की पट्टू बड़ी थी । पट्टू तो तुलनी की भी बहुत थी, इन्हीं के गूर की गमना इस दृष्टि से नहीं कर सकते थे । गूर के बाप-बाहुन में जो अपूर्णा एवं बालाविलास है वह तुलनी के दर्तनों में नहीं घिर सकती ।

### भूंगार रस

इस दोरों ही पहारविदियों के गूंगार बाहुन के भी यह उदाहरण देखार  
गुलना कर लीजिए । अंग वा बैंग गूंगारविद एवं गूंग विदीन गूर के  
विलासा है, वैला तुलनी में नहीं । गूर ने अंग के उदाहरण दर लीजा है कि  
विलनी उलोड़लावे हो करती है । इसके विलनी तुलनी के दर लियारे भी  
बेकाम ही है कि इन भवोउलावों पर वह विश उदाहरण लिया जा गिरा है ?  
गूर अंग वा बैंग करते हैं तुलनी उदाहरण और अंग वा । दोनों के उदाहरण  
शुल्क है ।

राधा हृष्ण-प्रेम—

"लोकता हरि विकने वग लोरी ।

धोक्कह ही देत्री तहुं राधा मयन शिगाल भाल विए रोरी ।

गूर स्पाम देखत ही रीझ बंज बंज विवि परी छोरी ।"

सीता और राम का प्रेम—

"मधिर सनेह देइ मह मोरी । सरद सगिहि जनु वितव घडोरी ।

सोचन मग रामहि उर धानी । दीने पलक कपाट सपानी ॥

जब तिय तातिन्ह प्रेम यस जानी । कहि न सकहि कछु मन  
सहुचानी ॥"

तुलसी की सीता यमभद्रार है और संकोचनीला है। सूर की राधा का प्रेम सरिकाई का प्रेम है जिसमें एक दूसरे को स्वाभाविक रूप से हृदय समर्पित किया गया है। सीता का प्रेम एक सामाजिक बंधन है जिसका हृदय से इसना सम्बन्ध नहीं।

इस प्रकार संयोग शृंगार की दृष्टि से भी सूर ही आगे हैं। उनमें जो स्वाभाविकता एवं रमणीयता है वह तुलसी में नहीं। तुलसी में मर्यादा ही सब कुछ है और सूर में हृदय ही सब कुछ है।

विप्रलभ्य शृंगार की दृष्टि से भी सूर का स्थान तुलसी से आगे ही बढ़ता है। तुलसी के बराँनों में शिष्टाचार एवं मर्यादा का धंश प्रथिक मात्रा में है और सूर के बराँन स्वच्छांद है तथा उनका हृदय निर्दृष्ट है। दास्य भाव में वंधे तुलसी शृंगार-बराँन स्थ्य-भाव की मन्त्रित करने वाले सूर की मौति स्वतन्त्र होकर कर ही कैसे सकते थे।

अतः शृंगार रस तथा बातसल्य रस की दृष्टि से निश्चय ही सूर तुलसी से बहुत आगे हैं। इसका कारण यह है कि सूर का हृदय बंधनहीन है और ॥ का बंधनयुक्त। एक में स्वच्छांदता है और दूसरे में मर्यादा। एक

मायर्व को साय लेकर चलता है और दूसरा आदर्श को ।

तुलसी के विषय में एक बात अवश्य कही जायगी । सूर का क्षेत्र अविस्तर है । उन्होंने भपने इष्टदेव के जीवन के आधिक बात का ही चित्रण किया है । यदि: वे भपनी सारी कवित्य शक्ति इन्हीं दो रसों के परिपाक में लगा पाये हैं । तुलसी ने भपने इष्टदेव राम के जीवन की सम्पूर्ण सौंची प्रस्तुत की है । यदि: उन्हें भपनी कवित्य शक्ति नी रसों के परिपाक में लगानी पड़ी है । सभी रसों के सफल निष्पादिता तुलसी को कवित्य शक्ति को देखकर कौन आश्चर्य नहीं चरोगा ? तुलसी काव्य में सभी रसों का सुन्दर एव स्वाभाविक परिपाक दिखाई देता है और सूर-काव्य में कुछ ही रसों का । यदि: कवित्य-शक्ति तुलसी में सूर से कम नहीं थी ही जा सकती । यदि वे सूर की भाँति केवल कुछ ही रसों के चित्रण प्रस्तुत बताते तो सम्भवनः सूर के समान ही कर पाते और शायद सूर से भी पाये निष्कल जाते । बारतव में दोनों ही महाकवि थे । दोनों में ही भपार कवित्य शक्ति थी । एक जो छोटा और दूसरे को बड़ा बताना कोई सुगम कार्य नहीं है भस्तु रस की दृष्टि से यही कहना अधिक उपयुक्त जान पड़ता है कि यदि तुलसी सभी रसों के सफल निष्पादिता थे तो सूर शृगार संया वाल्मीय के भगीरथ थे और तुलसी को बहुत पीछे छोड़ गये थे ।

### काव्य-रूप

इस प्रकार इन दोनों महाकवियों में भपार कवित्यशक्ति थी, किन्तु सूर ने मुख्तक काव्य रचा है और तुलसी ने प्रबन्ध काव्य । एक का क्षेत्र संकुचित है और दूसरे का विस्तृत । सूर ने प्रमुख रूप से गीतों में ही रचना की है और तुलसी ने तत्त्वालीन प्रचलित मुख्य-मुख्य सभी काव्य-पद्धतियों में रचना करके रिक्ता ही है । क्या चन्द्रबरदाई की कवित छण्य पद्धति, क्या जायसी की दीहा-न्वोगाई पद्धति तथा क्या क्वीर आदि कवियों की यीत-पद्धति सभी में तुलसी ने भपनी रचनायें प्रस्तुत की हैं और अधिकार पूर्वक की हैं । कहें तो कह सकते हैं कि इनकी सुन्दरता में और भी चार छाँद लगा दिये हैं । तुलसी

प्रबन्ध-पटु महाकवि थे। 'रामचरित मानस' हिन्दी का सर्वथेष्ठ प्रबन्ध काव्य है। अतः आवश्यक रूप से वे सर्वांग अच्छे और बुरे जीवन का पूर्ण चित्र उतार सके हैं। सूर में यह बात नहीं है। वे तो मुकुरक-नीतों के कवि थे। ही उनके गीतों के दो प्रकार अवश्य थे। एक तो भागवत के पदों के छायानुवाद रूप तथा दूसरा स्वतंत्र, किन्तु प्रबन्ध-पटुता का कोई प्रश्न ही सूर के साप नहीं उठता। उनके पदों में थीकृपण का कुछ कायानक अवश्य उल्लंघन है किन्तु वह विशृंखलित, अमुष्ट तथा संकेत रूप में ही है, भरतः प्रबन्ध-काव्य के उपयुक्त नहीं है।

इस प्रकार तुलसी की कवित्व शक्ति ही अधिक दिसाई देती है। सूर ने केवल मुकुरक गीत ही लिये। तुलसी ने प्रबन्ध काव्य, स्फुट काव्य, गीति-काव्य सभी प्रकार के काव्य रचे। भरतः तुलसी की कवित्व शक्ति अपरिमित प्रमाणित होती है। एक बात अवश्य है कि सूर के पद भी काव्य की प्रत्येक दृष्टि से पूर्ण तथा सफल हैं। किंतु अभाव को उनमें नहीं सोजा जा सकता। ऐय-नत्त्व की दृष्टि से उनका जो महन्व है उसे देखते कौन ऐसा प्राणी होगा जो सिर न हिला उठेगा—

'कियो सूर को रार लायो, कियो सूर की पीर।

कियो सूर को पद लायो, तन मन धुनत सरीर।'

ये पक्षिनीयाँ इस बात का स्पष्ट प्रमाण हैं कि गूर के पद भी अभावोऽनाश्रयो में किसी भी कवि के पदों से कम नहीं हैं। भाज भी सूर के गीत यर्मी विषयी काव्यक निविशेष गाने हैं और रामानन्द होकर भूमो दिग्गाई देने हैं।

### भाषा

तुलसीदाम जी कई भाषाओं के वक्ति थे। उन्होंने इन तथा अन्यथी दोनों भाषाओं में उल्लृष्ट रचनायें प्रस्तुत की हैं। इसके बिनाव मूर ने देवत वह-भाषा को ही अस्तनाया है। दोनों भाषियों का भाषा पर अगाधार्थ अविद्या रहा। दोनों की भाषा भावों के अनुरूप है, किन्तु एक बात अवश्य है। गूर का

केवल एक भाषा पर ही अधिकार या और तुलसी का तत्त्वालीन सभी काव्य-स्थीरूप भाषाओं पर । भ्रतः कवित्व शक्ति कुछ तुलसी में ही अधिक प्रतीत होती है । सूर की शुद्ध, संयत तथा सहितिक भ्रजभाषा को देखकर तुलसी के सामने उन्हें छोटा बताना ढीक नहीं है । कवित्व शक्ति का मापदंड गिनती ही नहीं है, अधिकार कितना है यह देखना चाहिये । अत सूर और तुलसी दोनों ही भाषा की दृष्टि से भी महान् धंडित थे । दोनों का ही भाषा पर असाधारण अधिकार था ।

### अलंकार विधान

अलंकार-विधान की दृष्टि से भी इन दोनों महाकवियों में एक दूसरे को छोटा बड़ा बताना कठिन है । अलंकारों ने दोनों के ही भाषों को चार चाँद सगा दिये हैं । जिसे अलंकारों वा स्वाभाविक प्रयोग कहा जाता है, वह दोनों ही महाकवियों के काव्यों में प्राप्त है । दोनों ही कवियों के काव्यों में अलंकारों का स्वाभाविक प्रयोग हुआ है । रीतिकालीन कवियों की भाँति दोनों ही कवियों ने अलंकारों की प्रदर्शनी नहीं की है । दोनों के काव्य में इनका उचित समर्पण हुआ है । अलंकारों का जितना प्रयोग वांछनीय एवं स्वाभाविक माना जाता है उतना ही प्रयोग उनके काव्यों में हुआ है । दोनों ही रससिद्धीस्वर महाकवि थे । अलंकारों की रसचित्रण में जितनी भी सहायता अपेक्षित है उतनी ही इन्होंने ली है । इनके प्रयोग से इनके कथनों में हीबता ही आई है वे भार नहीं बन सके हैं । भ्रतः अलंकारों के प्रयोग वी दृष्टि से भी दोनों कवि समान हैं ।

### प्रहृति चित्रण

दोनों ही महाकवियों ने प्रहृति वा सुभग, सुन्दर तथा रमनथ चित्रण किया है । सूर ने प्रहृति-चित्रण रसोदीपन रूप में किया है । उनके काव्य के दूर्यों का प्रारम्भ अधिकहर प्रहृति के कुंजों में ही होता है । वे इव्यं भी ब्रज के प्राकृतिक सौन्दर्य में रहते थे, भ्रतः उनके काव्य में ब्रज की प्रहृति के

स्वाभाविक चित्र प्राप्त होते हैं। यद्यपि सूर ने प्रहृति का उत्तरा-विशुद्ध-चित्रण नहीं किया जितना कि मानव पौर उसके मन का, किन्तु द्रव्यभाषा में उस समय तक सर्वप्रथम इन्होने ही इतने विशाल परिमाण में प्रहृति-चित्रण किया था। यद्यपि इनका प्रहृति-चित्रण भविकांश में लंगी-बंधी परिपाटी में उपमान्वपर्स द्वारा ही हुआ है, तो भी उसकी सजीवता दिखताई देती है। महात्मा तुलसीदास ने तो और भी निकट से प्रहृति का निरीक्षण किया था। अतः उनके प्रहृति-चित्र सूर से अधिक विशुद्ध; अधिक सूखम्, अधिक स्वाभाविक एवं अधिक सरीर हैं। जहाँ वे प्रहृति की उपमाओं से उपदेशों की झड़ी लगा देते हैं वहाँ उनके प्रहृति-चित्रणों में नीरसता था जाती है।

### नवीन प्रसंगोद्भावना

दोनों ही महाकवियों में नवीन प्रसंगोद्भावना की भी प्रवृत्ति थी। सूरदास जी में यह प्रवृत्ति अधिक दिखाई देती है। उनके असंख्य ऐसे पद इस तम्भ की पुष्टि के लिए प्रमाण सबूत दिये जा सकते हैं जिनमें भागवत से स्वतन्त्र हृषि में घनेक नवीन कल्पित प्रसंग दिखाई दे जाते हैं। तुलसी में यह प्रवृत्ति सूर की अपेक्षा बहुत कम है। 'रामचरितमाला' में यद्यपि घनेक छोटे-छोटे कल्पित प्रसंग मिल जाते हैं न इन्होंने बड़े प्रबन्धनाल्य दो देशों हरे ये प्रसंग बहुत कम ही माने जायेंगे। बात यह है कि तुलसीदास प्रबन्धना प्रसंगों वो ही सेहर बनने वाले कवि थे। नवीन उद्भावनाओं की ही उद्दिष्ट उनमें बहुत कम थी। 'गीतावनी' में गूरदास जी के अनुकरण पर उहाँसे बुछ नवीन प्रसंगों की उद्भावना नहीं है। उन्होने राम को भूता भूते तथा राम रखने दियाने की खेत्रा की है, किन्तु उद्दा वे गूर के समान गहरा हुए हैं? गप्पा तो हुए ही नहीं, राम के गंभीर चरित्र की स्वाभाविकता भी जाती रही है।

\* : बुल विकासर ७०-७२ रखनारे बही जाती है। गूरदास जी के

नाम में भी २०-२५ रचनायें गिनाई जाती हैं, विन्तु प्रामाणिक रूप में दोनों भी ही इतनी रचनायें प्राप्त नहीं होतीं। क्या रचनाओं वी गिनती से कवियों की कवित्व शक्ति भाषी जाती है? यदि ऐसा है तो केवल एक रचना (बिहारी गहराई) करने वाले बिहारी वो हिन्दी-साहित्य में इनका ऊँचा स्थान कैसे मिल गया? कई दर्जन रचना करने वाले देव वा रण उनके सामने कैसे फीका पड़ जाता है?

### भावसाम्य और रूपसाम्य

दोनों महाकवियों की रचनाओं में अनेक स्थानों पर भाव-साम्य और रूप-साम्य भी मिलता है, जिन्हें व्यास इस समता का कारण कोई नहीं देखता है? नहीं यह बात नहीं है। समसामयिक होने के कारण दोनों का एक दूसरे से प्रभावित होना स्वाभाविक था। यदि प्रभावित न होने से एक भावन्य होता, जिन्हें मूर वहे थे और तुलसी छोटे। घड़, मूर वी घरेला मूर वाल्य से तुलसी का प्रभावित होना ही अधिक हवामहिक प्रतीत होता है। तुलसीदास ने विस वाल्य काल्य-कोश में घरने आरए रखे थे, उस वाल्य कह मूर र्याप्त स्थानि प्राप्त कर चुके थे। एही रूप-साम्य वी बात; इनके कारण हैं प्रभाविता अथवा निलने वाले।

### निष्कायं

उपर्युक्त विवरण के आधार पर क्या निष्काय निष्काया जाय, युध गमन में मही आता। वास्तविकता यह है कि इस प्रशार के दो भाग बताताहों भी तुलना ही नहीं हो सकती। दोनों ही घरने घरने वाले वी त्वचाल्य महान् विभूतियों थीं। दोनों के जीवन के दो समान भाल्य थे जो दोनों ने पूरे किये। घरने घरने कोश में दोनों ही महात्मा अनुपमेय हैं। हिन्दी-गाठित्य 'मानग' और 'छापर' वीमी घरर इतिहो वो पालर बृत्तहरय हैं। हस्त-कलिक दे दोनों में मूरदाम वी बड़-आदा के सर्वविषय दिव है। वाल्यव्य और शृंगार के दे अद्वितीय हातिहार हैं। वाल्यव्य दे हो उनकी उमा मुमाल विवर-वाल्य

में भी नहीं मिल सकती । मुसल्ला-नवियों के दोनों में भी वे थार  
रगते । उन जैसा सरण, भावग्राह्य तथा मधुर मुसल्क काव्य हिंदू  
विद्व की गमन्त्र भाषापाठों में भी नहीं मिल सकता । प्रबन्ध-काव्य  
तुलसी गदेश एक भाद्रसं के हृष में रहेंगे । 'मानस' जैसा प्रबन्ध  
में तो क्या विद्व-नाहित्य में भी नहीं मिल सकता ।

**प्रश्न:** यही बहना प्रथिक उपयुक्त बात पड़ता है कि ये दोनों  
हिंदू साहित्य की दो प्रमुख धाराओं के प्रधान उल्लासक हैं । हिन्दी  
ये दो युग पुराप वे दो महान् प्रकाश-स्तम्भ हैं जिनके बिना चाहिए  
दोनों प्रबन्धकार से प्राच्छादित हो जावेंगे । इन दोनों महाकवियों  
हिंदू-साहित्य में सदैव अमर रहेगा । जब तक हिंदू और हिन्दू  
रहेगा, तब तक मूर तुलसी सूर्य और चन्द्र के समान भारतीय जाति  
अपना ध्यार चकाया प्रसारित करते रहेंगे ।

**प्रश्न २६—**"तुलसी मवदावादी भवित-पथ का अनुकरण कर  
में कर्तव्य परायणता का प्रचार करते में प्रथिक सफल हुए हैं जबकि सूरत  
भवित-पद्धति ने सभी वगों में प्रेममय वातावरण उत्पन्न करते में प्रथिक स  
दी है ।" इस कथन को सायंकरता प्रमाणित कीजिये तथा सूर घोर तुलसी  
भवित-पद्धति का ग्रन्थर स्पष्ट कीजिये ।

महात्मा सूरदास और सन्त तुलसीदास की भवित-पद्धतियों में इन  
समझते के हेतु पहले तुलसीदास जी की भवित-पद्धति का संक्षिप्त विव  
प्रस्तुत करना उपयोगी होगा । तुलसी 'नवधा भवित' स्वीकार करते हैं ।

### नवधा भवित

नवधा भवित का क्रम इस प्रकार से है—

१. सर्व प्रथम ज्ञाहाणों के चरणों में श्रीति उत्पन्न होगी ।
२. वर्णाधर्म-धर्म में थड़ा उत्पन्न होगी ।

३. मन में वैराग्य उत्पन्न होगा ।
४. तब भाराद्य के प्रति अनुराग उत्पन्न होगा ।
५. तब नवधा-भक्ति में मन सेगा ।
६. संत, शुल्क, पिता-माता, बन्धु, पति आदि सबकी सेवा करने की इच्छा मन में जाग जायगी ।
७. ब्रह्म के गृण याते-नाते शरीर पुलकित, गिरा गदगद व नेत्र अशुभय हो जाया करेंगे ।
८. काम, ऋष, शोहादि नष्ट हो जायें ।

ब्रह्म के प्रति निष्काम रति को ही भक्ति कहते हैं । तुलसी के लिए भक्ति अनुपम है । वह मुख का मूल है तथा संतों की अनुकूलता होने पर ही वह प्राप्त होती है । उनकी दृष्टि में समस्त ज्ञान, विज्ञान और योग का कल भक्ति है । जानियों के लिए ज्ञान का कल मुक्ति होता है और भक्तों के लिए भक्ति । भक्त ज्ञान और वैराग्य द्वारा भक्ति की यज्ञना करते हैं क्योंकि उनकी दृष्टि में भक्ति के समध मुक्ति की इच्छा करना लोभ मात्र ही है । भला ईश्वर के सान्निध्य से भ्रष्टिक घाव्यक दस्तु और क्षय हो सकती है ?

महात्मा मूरदास भी नवधा-भक्ति में ही विद्वास करने वाले भक्त हैं, किन्तु दोनों की भक्ति-पद्धति में पर्याप्त अन्तर है । महात्मा तुलसीदास भक्ति के लिए ज्ञान और वैराग्य को आवश्यक समझते हैं । उनकी दृष्टि में कारे-पार्श्वों का बार बार अनुशीलन करने से ही ज्ञान को उत्पत्ति होती है । इसके विपरीत मूरदास जी के बल 'माहात्म्य ज्ञान' को ही आवश्यक समझते हैं । उनकी दृष्टि में वह ज्ञान प्राप्त करना कुछ कठिन श्री नहीं है । तुलसी जी की दृष्टि में ज्ञान का तात्पर्य है अगह को विष्णा समझना । मूरदास जी की दृष्टि में ज्ञान विष्णा नहीं है । तुलसी ज्ञान, विज्ञान और योग आदि जो भक्ति के लिए भवितव्य मानते हैं, किन्तु मूरद जी की दृष्टि में यदि कुछ भवितव्य है तो वह है भगवन्-अनुशः । हाँ, वैराग्य वो ये दोनों ही महात्मा श्वीरार बरते हैं ।

## भवित की महत्ता

तुलसी ने ज्ञान पर जो इतना अधिक वल दिया है उसका कारण है उनके ज्ञान की विशेषता । वे जगत को 'मायामय' भयवा मिथ्या या भ्रम ही मानते हैं । अपने के लिए ज्ञान की अनिवार्यता स्वयं सिद्ध है । तुलसी ने जो उत्तरराम में अपनी भवित-नदति का बल्लंग किया है, वह इस वात को पूरेंहा स्वप्न कर देगा—

"ईश्वर अदा जीव अविनासी । चेतन इमत सहज सुखरासी ॥  
सो मायावद्य भयउ योसाई । बंयेउ कीट मरकट हो नाई ॥  
जह चेतनहि प्रथि परि गई । अदपि मूया दूटल कठिनाई ॥  
तमने जीव भयउ संसारी । दूट न पर्वि न होइ मुकारी ॥"

## जीव

जीव मूल रूप में प्रहृ का ही रूप है । वह हरि सीता की इच्छाम अपवा हरि-प्रेरणा से माया के बग में हो गया है । जगत् के साथ उत्तरा । मर्वण है, उससे मुकिन पाना मझा कठिन है । यह कार्य ज्ञान के लिया नहीं हो सकता ।

## माया तथा जगत्

महाराम तुलसीदास में माया तथा जगत् का बल्लंग शहर की पड़ति ए ही दिया है, इन्हुंने उने बहु के अवैत दिला बर दही के गोले ए चलने वाली दना दिया है । अन्तः माया स्वर्वत नहीं है । स्वर्वत तो हरि की इच्छा है लिये के अनुमार जीव के लागे मैं माया का परदा हटा दिया जाऊँ है । तब तब माया का परदा नहीं उठता, तब तब भवित उत्तरा नहीं हो सकती । वह माया ही गारे शीरों को नाल न खाली रहती है ।

मूरदाम भी के यही नुस्खी के इस 'मायावाई' को बोहे रखत नहीं है । वे शुद्ध दम्भि बाई हैं । उनके अनुमार माया कहु के माय सुन्न एवं रूपि

है जो बदल द्येर भीता होनी चाहे परन्तु है। गुरुत्व के द्वारा याद एवं धर्मान्वय बदलते हैं। उनके गहन अपनी बदल से लाभ ही भवित्व प्राप्त है। इही-इही धर्म अपने ही भावना विद्यों द्वारा उनके द्वारा भावना-भावी भवित्व के द्वारा भवित्व है।

धर्मदर्श में 'जगत्' के गतिकल में भीष द्वीप की भवित्व या यात्रा ही गुरुत्व के विद्युत द्वारे द्वारा गमयना है। इसके लिए वे भवित्व को ही परिषद गमये बदलते हैं। दर्शन इतन द्योर भीता में भी धर्म-भावना बदल हो जाती है। तत्त्वादि ज्ञान-भावना भवित्व-भावने के गहन गतिकल यात्रा नहीं है। यह तो इताणु की धार द्वे द्वारा बदलता है। इसके लिए भवित्व-भवित्व-भावना यात्रा है तथा हरिनामा पर धारणात्मा है। भवित्व यात्रों ही तदा यात्रा भी जाती है। यात्रा को द्वयु द्वीपी भवित्व-द्वीपोंद्वारे द्योर भवित्व को उत्तीर्ण बदलती। या यात्रा का यह भवित्व या यही अनु गतिकल।

### 'गोहिं व वर्तिं जाति दे जगा ॥'

के अनुगाम जाती या जोशित भी नहीं हो जाती। जो भूवित्व जान में बदल होती, वह भवित्व में भी बदल हो जाती है। यह जान को बदेला भवित्व ही बेंड है वर्तिं यह इतने बदल है। भवित्व की ग्राहित में जाग तथा योग भी गहनतया भवेत्वित है। जान-जन ज्यों गुणजा को यज्ञा होनी यात्रा अखली है। अद्या-ज्यों यात्रा में को यथं ज्यों दूष उपचान होता है उससे ही बंशाय इगी नवीन विवरणा है त्रियों जान-ज्यों यून विवरणा है। बुद्धि जान ज्यों यून पृथु द्वारा ही थीर तथा विन होनी दीर्घ में उग विजान ज्यों यून को भरती है थीर विषुलों की यात्रा उसमें जाती जाती है। इस दीर्घ के ग्रहण द्वारा यह-योगादि-जानक जन जाते हैं। दुग्धे द्वारी में इस यात्रा का सालायं यह दृष्टि जान में जाती धर्म बदल हो जाते हैं। 'गोहमवित्व' की वृत्ति वा जागरण हो जाता है तथा भव की भावना दूरी-यात्रा नहट हो जाती है। इस सदका यथं यह दृष्टि कि जब हमें वह जान हो जाता है कि हम प्रह्ल हैं तथा जड़

जगत् भ्रम है तो हम मुक्त हों जाते हैं और भगवान् के लिए हमारे हृदय नियंत्रण और निष्काम प्रेम उत्तम हो जाता है जो भक्ति कहनारा है।

उम्मुक्ति दिवरण में स्वाठ है कि तुलसी की भक्ति की, मंगुट विरहित विदेश, की मंड़ा दी जा सकती है। सूर ज्ञान-विज्ञान तथा योगादि का परिहास करते हैं और तुलसी इनका मुख्य प्राप्त करने दीक्षिते हैं। सूर ने अन्त मीठ' में ज्ञान और योग का सम्बन्ध विरोध किया है। इसके विरोध तुलसी ने शक्ति के ज्ञान तथा मन्त्रासिद्धों के बीचारा वो 'हृष्टु-बीजावनों' में भक्ति के लिए भनिवार्य माना है।

### भक्तिन्यूनति का भेद

इनके अतिरिक्त सूर और तुलसी की भक्तिन्यूनति में एक अन्तर और है। तुलसी सेवक-नेत्र-भाव को आदर्श मानते हैं। भगवान् के लाय इन अधिक वो मत मम्बन्धों की स्थानना तुलसी को प्रिय नहीं है। उन्होंने स्पष्ट कहा है—

"का बरनो उवि धातु को, भते बने हो लाय।  
तुलसी भस्तक तब नवे, धनुष दान सेड हाय॥"

सूर का भक्तिन्यूनति इनके अधिक बोमत है। उनमें प्रत्येक प्रशार चित्तवृत्ति द्वारा ईश्वर प्राप्ति का प्रयत्न दिखाई देता है। मर्यादावादी तुलसी की दृढ़ता से अधिक लाभ उठाना नहीं चाहते। उनका तो स्पष्ट है कि यदि ईश्वर-विद्यक प्रेम भी मर्यादा का उत्तरपत्र करता है तो वह यही उत्तम बरेगा।

सूर का भक्तिन्यूनति अधिक भनोरम तथा यनोदेशाविक है। वे दो धारास्त्रिय, स्वर्णीया, पर्खीया तथा सखा भाव पर तुलसी के अधिक व्याप्त हैं। तुलसी के आदर्श भक्त हैं—हृष्टुभान, प्रगट विभीषण भादि। दूसरी निषाद तो उनके दीन-हीन भक्त हैं। वे सब भक्ते वो राय का निवारण

मानते हैं, किंतु मूर के सर्वधेष्ठ भक्त हैं—गोपीजन। अतः तुलसी की भक्ति सैद्धान्तिक अधिक है और मूरदास की भक्ति में गुहाता अधिक दिलाई देती है। तुलसी भक्ति में लोक और वेद के वन्धनों को स्वीकार करते हैं, किन्तु मूर वी भक्ति में अनुभूति की प्रधानता है। वे माधुर्य और सरलता साने के चर्देश से लोक और वेद के वन्धन को स्वीकार नहीं करते। उनकी भक्ति में तो सब से बड़ी शर्त ही प्रेम है। तुलसी की भक्ति तो ऐसी है कि ईश्वर म् प्राप्त हो जाय तबा साय ही हिन्दू प्रादशों के आधार पर रह कर समाज में भी पुनः प्रत्येक वर्ग अपना स्थान चुन से। इतना ही नहीं, प्रत्येक वर्ग अपना अपना कार्य करने हुए वेद, शास्त्र, तथा ब्राह्मण की उच्चता को स्वीकार करने हुए ईश्वर से प्रेम निभाता चले। ठीक इसके विरोद्ध मूरदास जी प्रेम ही में तन्त्त्वीय होकर रहना चाहते हैं। उनकी दृष्टि में प्रेम से ही लोक व्यवस्था बन जायगी तथा परलोक भी प्राप्त हो जायगा। अन मूरदास जी के मतानुसार प्रेम को छोड़कर अन्य भक्तों में नहीं फैलना चाहिये।

**नारदजी के मनुसार भासकियों के ग्यारह प्रकार हैं—**

१. गृण महात्म्यासविन
२. इषासकिन
३. पूजासकिन
४. इमरणासविन
५. दाह्यासकिन
६. महायामकिन
७. वात्मन्यामकिन
८. वान्मामकिन
९. भात्मनिनेनासकिन
१०. तन्मयामकिन
११. परम विरहासकिन

इन आसक्तियों वी दृष्टि से इन दोनों महात्माओं की मदि तुलना की जाए तो कहना पड़ेगा कि तुलभी 'दास्यमवित' को अधिक महत्व देते हैं तथा 'सूर वात्सल्य, सम्य, कान्ता तथा परम विरहासक्ति' को अधिक महत्वशाली समझते हैं। वैसे अन्य आसक्तियों के भी दोनों ही कवियों में उत्तराहरण मिल सकते हैं ।

### भक्ति-भद्र

भक्ति को दो भागों में बांटा जा सकता है—

१. वैधी भक्ति

२. रागात्मिक भक्ति ।

प्रत्येक सम्प्रदाय भक्ति के इन दोनों रूपों को मानता है । तुलसीदास वैधी भक्ति पर सूरदास से अधिक बल देते दिखाई देते हैं, यद्यपि वे रागात्मिक भक्ति को की पर्याप्त महत्व देते हैं । ठीक इसके विपरीत सूरदास की दृष्टि में भावात्मक भक्ति ही श्रेष्ठ है, यद्यपि वैधी भक्ति को भी वे प्रियात्मक सेवा-मार्ग के रूप में स्वीकार कर रहे हैं । तुलसी प्रत्येक हिन्दू-विद्वास के प्रति अपना आदर प्रदर्शित करते हैं किन्तु सूर ऐसा नहीं करते ।

**अतः** सूर और तुलसी की भक्ति-पद्धति में मुख्य अन्तर निम्नांकित है—

१. तुलभी जगत को मिथ्या मानते हैं जब कि सूर उसे भगवान् का ही एक रूप मानते हैं ।

२. तुलसी तथा सूर दोनों यद्यपि निर्गुण तथा सगुण दोनों प्रकार के ब्रह्म में विद्वास रहते हैं तथा दोनों के इष्टदेव निर्गुण तथा सगुण दोनों रूपों में हैं, तथापि तुलसी ने शंकराचार्य की पद्धति को अपनाया है जब कि सूर ने इस पद्धति को बिल्कुल उलट दिया है ।

३. नवधा-भक्ति में दोनों विद्वास रहते हैं, किन्तु तुलसी 'राग' में 'सेवक-मेव्य राग' को ही अधिक महत्व देते हैं ।

४. सूर की भवित अधिक आकर्षक है। तुलसी में सूर जैसी रमणीयता तथा मनोहरता नहीं दिखाई देती। उनके राम अधिक शिष्ट, अधिक चरित्र-बान तथा अधिक कर्तव्य-परायण हैं और इसीलिए भक्त के निकट भा जाते हैं। परतः रामात्मिक दृष्टि से सूर का मार्ग अधिक थोष्ठ है जबकि प्रत्यक्ष कर्तव्य परायणता तथा मर्यादावाद की दृष्टि से तुलसी का स्थान छेंचा है।

तुलसी और सूर की भवित-पद्धति का अन्तर स्पष्ट करने के लिए तुलसी के सेष्य-सेवक भाव की विदेषतामों पर प्रकाश ढालना परम उपयोगी होगा। श्री बलदेवप्रसाद मिश्र ने अपने 'तुलसी-दर्शन' नामक ग्रन्थ में निम्नांकित विदेषतामों पर प्रकाश ढाला है—

१. भग्न के मन में निर्गुण की प्रपेशा संगुण वहु की ओर हृचि प्रविष्ट है।

२. जो वस्तु आराध्य के काम भाये वह धन्य है और जो आराध्य के काम न घाये वह व्यर्थ है।

३. आराध्य को मुखी देखना ही भक्त की एकमात्र इच्छा है।

४. आराध्य के दर्शन पाकर ही भक्त हृतार्थ हो जाते हैं। सानिध्य बना रहे तो वह वहना। यदि यह सानिध्य अनन्त बाल के समय तक बना रहे तो और श्री सुन्दर।

५. यदि आराध्य के चरण-भग्न, वरद-हस्त, प्रेमपूर्ण भाव आदि मिल जायें तब तो भक्त हृतहृत्य हो जाता है।

६. भवित के आनन्द के लिए जीव जानियों की भाँति अपना व्यवित्त-नाय नहीं चाहता।

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट हो जाता है कि तुलसी के सेवा-मार्ग में देवता, वर्षा तथा हीनता भी भावना ही अधिक मात्रा में है। सूर में यह भावना इतनी मात्रा में नहीं मिल सकती।

तुलसी स्मार्त-भक्त थे । रमूतियों में स्वीकृत सूर्य, दण्डन घासि पांच देवताओं की उपासना तुलसी ने 'विनय-पद्धित' में विस्तारपूर्वक की है । ठीक इसके विपरीत सूर के यही 'हृष्ण' के अतिरिक्त अन्य किसी देवी-देवता की पूजा वा विधान नहीं है । तुलसी अनेक दधों में बहुत भक्ति के उपायों को भानते हैं जबकि सूर के बल भागवत को ही अपनाते हैं ।

### निष्कर्ष

इस प्रश्नार हमने देखा कि तुलसी जी भक्ति-पद्धति शहराचार के कायाकारी दर्शन पर प्राधारित है, इन्हुं वे भक्ति तथा माया को भगवान् ने अधीन ले देने हैं । भक्ति और मुक्ति में वे शहराचार के शिरीक मुक्ति के समक्ष भक्ति को ही अधिक महत्व देने हैं । यदि हम तुलसीजी को रमूतियों, पुराणों तथा अन्य सूत-योगों में बगिज गतानन थर्मं वा प्रसारण कहें तो सूरदाम जी को गतानन थर्मं वा गुणारक तथा उगके युगानुका थर्मं वा प्रसारण वहा जायगा । दोनों जी भक्ति-पद्धतियों में यही अन्तर है ।

अब यह प्रश्नगत उत्तर हि तुलसी मर्यादाचारी भक्ति वर्ष वा धनुष्याल कर समाज में वर्तम्य परायणाता वा प्रचार करने में अधिक लकड़ है तथा सूरदाम की भक्ति-पद्धति ने उभी वर्गों में प्रेयमय बालाचरण उत्पन्न करने में अधिक लकड़ दी है, अतः गत्य है । बालन में दोनों जी भक्ति-पद्धतियों तथा उनके अन्यायों में यही अन्तर है ।

उद्देश ३०—‘शाशादो वो क्षात्र तानी हुई आठ बोलाएं औरुल्ल वो वेष लोका वा लोर्वें दरने वडी बिलमें सबके झेंची, लूरीभी लोर लूर भलकार लखे दहि सूरदाम की लीका की ली ।’ ३० गुण के इन वर्णन पर लकड़ दालने हुए ‘चट्टहार’ ने सूर का इवान निर्दिष्ट लीकिये ।

लकड़का सूरदाम जी के गुर वी वल्लाचारी जी ने ‘मुर्दित तारी के वर्चा’ वा ‘मार्दित लकड़’ दिया था । लकड़ीं लोर्वें वर्तन वा ‘लीका ली’

नामक मन्दिर की स्थापना भी इसीलिए की थी। इस मन्दिर में विष्णवत् पूजा, भजन, कीर्तन, भोग आदि की व्यवस्था करने के लिए पुष्टिमार्ग में दीक्षित बृहु उनके शिष्य रहते थे। सूरदास जी भी उनके एक ऐसे ही शिष्य थे। इनके अतिरिक्त उनके बृहु इसी प्रकार के अन्य शिष्य भी थे जो सूरदास जी के समान ही काव्य-रचना करने वाले, कीर्ति करने वाले तथा मधुर कण्ठ से पद गाने वाले थे। इन शिष्यों में सूरदास के अतिरिक्त कुभन-दास, परमानन्ददास तथा कृष्णदास अधिक प्रसिद्ध थे। थी आचार्य जी के प्रसात् उनके पुत्र थी गोताई विद्धलनाथ जी ने उक्त परम्परा को बनाये रखने का प्रयत्न किया। इनके समय में भी पुष्टिमले के अनुयायी अन्य अक्त अपने मधुर पदों को गा-आकर थोनाथ जी के इस मन्दिर में बीसंत किया करते थे। इन में विद्धलनाथ जी के चार प्रिय शिष्य भी थे जिनके नाम हैं— गोविंदस्वामी, नददास, छीतस्वामी तथा चतुर्भुजदास। थी विद्धलनाथ जी ने चार लोगोंने पिता जी के शिष्यों को लेकर तथा चार इन प्राप्ते प्रिय शिष्यों को लेकर इन आठ अति प्रसिद्ध भवत-विद्यों का एक समुदाय बनाया औ हिन्दी-साहित्य में 'प्रश्नाप' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। इन आठों भवत-विद्यों के नाम इस प्रकार है :—

१. सूरदास
२. कुभनदास
३. परमानन्ददास
४. कृष्णदास
५. गोविंदस्वामी
६. नददास
७. छीतस्वामी
८. चतुर्भुजदास।

'प्रश्नाप' के इन आठ भवत-विद्यों ने पुष्टिमार्ग के गिरान्तो अनुमार कृष्ण भवित में तन्मय होकर अद्वित मुन्द्र रचनाये प्रसन्न ही हैं।

इन भाड़ों कवियों ने अद्वयात्मा को ही भारी कविता का माध्यम सभी के विषय भी लगभग एक से ही रहे हैं। सभी भावान् भात्म-विभोर हुए हैं और स्वानुभूति की प्रविश्वकित भी है। काव्य थेणी को भानाया है। सभी उच्च कोटि के भक्त तो ये कोई थेणी के गायक भी नहीं। गोविदिस्वामी के विषय में तो यह कि वे इनसे प्रबृद्ध गायक ये कि मणीत विद्या का सम्ब्राद है कि वे इनसे प्रबृद्ध गायक ये कि मणीत विद्या का सम्ब्राद है। सुक्त-छिपकर इनके गीत मुना करना था। नदिमात्र का सर्व प्रगिद्ध है ही। महात्मा मूरदाम का तो कहना ही बहुत नवीन राग-रागनियों तक भी मृष्टि कर डाली।

### शत्रु

जहाँ तक इन भाड़ कवियों भी कविता के विषय की बात ही उपयुक्त है कि इन सभी ने पुष्टिमार्ग का प्रतिशादन ही भी है। पुष्टिमार्ग के भनुमार श्रीहृष्ण परदद्य हैं। उनका बहुत आनन्द तीनों स्वरूप वाला है। इसी के गुणों का भाविर्भाव जीव और प्रहृति में होता रहता है, भ्रतः जीव और प्रहृति इ जीव में सत् और चिन् का भाविर्भाव होता है और आनन्द जाता है तथा प्रहृति में केवल सन् का ही भाविर्भाव होता है जाता है तथा प्रहृति में केवल सन् का ही भाविर्भाव होता है। ईश्वर निर्गुण, निरा आनन्द दोनों गुण तिरोभूत रहते हैं। ईश्वर निर्गुण, निरा अन्तर्यामी है। श्री भावार्थदी ने उसे पुरुषेश्वर पुरुषोत्तम दृष्टि में बह निर्गुण होने हुए भी संगुण हैं। वह अपनी इह रूप में अवतार लेता है। श्रीहृष्ण एक ऐसे ही परदद्य है। उनका मुख देने के लिए इस पूर्खी पर अवतार से लिया है। उनकी प्रेयसी है क्रिमके साथ वे विहार करते हैं।

श्री भावार्थ जी के ईश्वर विषयक इन विचारों से कवि पूर्णनया प्रभावित हुए हैं। उनके पदों में ईश्वर विषय पाये जाते हैं। पहले गूर का एक ऐसा पद देखिये-

"मरविगत आदि मरवन्त अनुप्रय अलल पुरुष अविनासी ।

पुरुण इहा प्रकट पुरुषोत्तम नित निज सोक विलासी ।

जहे बृन्दावन आदि अजिर जहो कुंभलता विस्तार ।

तहे विहरत श्रिय श्रीतम दीउ निगम भूग गुजार ।

जहे गोवर्धन पर्वत मतिमय सधन कंदरा सार ।

गोपिन मंडल मध्य विराजत निस दिन करत विहार ।

खेलत खेलत चित में आई सुषिट करन विस्तार ।

अपने आप करि प्रकट कियो है हरी-पुरुष अवतार ।"

योग सात कवियों में सभी के उदाहरण विस्तार से प्रस्तुत न कर हम  
चहे परमानन्ददास जी का ही एक उदाहरण प्रस्तुत करते हैं—

"बहु भगवेत इन्द्रादिक जाके आज्ञाकारी ।

मुरेतह कामधेनु चिन्तापणि वहन कुवेर भदारी ।

X

X

X

बन्ध कमे अवतार हप गुल नारदादि मुनि गावे

परमानन्ददास श्रीपति अध्यम-भले विसरावे ।"

### भवित-भावना

यद्यप्त हार के इन कवियों की सर्वोदिक वर्णनीय विशेषता है उनकी भक्ति  
भावना । ये सभी कवि पुष्टिमार्यी भक्त थे, अत. पुष्टि वा धर्म समक  
लेना उपपुस्त होता । इश्वर के अनुप्रह को पुष्टि कहते हैं । अनुप्रह की मात्रा  
के अनुसार पुष्टि चार प्रकार की होती है—प्रवाह पुष्टि, मर्यादा पुष्टि, पुष्टि-  
पुष्टि तथा शुद्धपुष्टि । शुद्धपुष्टि प्राप्त होने वाले भक्त पर भगवान् का  
विशेष अनुप्रह होता है । इस प्रकार का भक्त अपना सब कुछ उस पर  
विलिन कर देता है । गोपियों इसका उदाहरण हैं । भक्ति की व्याख्या  
किरते हुए थी आचार्य जी ने कहा है कि भगवान् में माहौलमय ज्ञान-पूर्वक

मुद्दृढ़ तथा मनत रहने ही भवित है। उन्होंने भवित के लिए प्रेम को ही मुख्य बतलाया है। अप्टट्टाप के सभी कवियों ने अपनी भक्ति-मावना को प्रस्त करने के लिए प्रेम वा ही आधय लिया है। इन्होंने अपने प्रेम का आदर्श गोपियों के माध्यम द्वारा भक्ति-भावना व्यक्त किया है। निम्नलिखित उदाहरणों से इस तथ्य की पूर्णता ही जाती है—

मूरदाम—“जिन वह सुधा पान मुख कीर्णों ते कंसे कटु देहत ।  
स्यों ए नन भये गवलि घब काहे हम सेहत ।”

X            X            X            X

नन्दाम—“जो न देहु अधरामृत तो सुनिहो मोहन हरि ।  
करिहै यह तन भस्म विरह पावक मे गिरि परि ।  
तब पिय पदबो पाइ बहुरि धरिहै सुन्दर अंग ।  
पीवहिशी अधरामृत पुनि संग ही संग ।”

छीतस्वामी—“मेरे ननन रहे बान परो ।  
गिरधर साल मुक्तारविन्द छवि छिन छिन पीवत सरो ।”

परमानन्दाम—“मदनशोपाल के रंगरातो ।  
गिरि-गिरि परत सभार न तन को अधर सुधारत प्यासो ।”

कृष्णादाम—“हरि मुख देखे ही जीवं ।  
सुनहु सुन्दरी नेन सुभग पुट ह्याम सुधा योजं ।”

चनूमुंजदाम—“शोभा तिन्धु इयाम अंग छवि के उठत तरंग ।  
लाजत कोटिक अनंग विश्व को मन हरन ।  
चतुमुंज प्रभु अदि गिरधारो को इवहृत सुधा ।  
पान कोदिये रहिये सदा ही सरन ॥”

### नवधा भवित

‘अप्टट्टाप’ के इन कवियों ने भगवान् वा भक्ति प्राप्त करने के लिए “नवधा-भक्ति का आधार लिया है। इस भवित के नो आधार होने हैं—परल

सोनं, चिरा, चर्चन, पादोदय, बन्दन, दाय गम्य तथा धायनिदेवन । इन एवी शरियों के बाखों में अवधा-अस्ति अवधी पद प्राप्त हो जाते हैं । इन शरियों इन एवी शरियों में अवधार् ने विविध अवधारों के प्रति अपनी अवधा प्रस्तु भी है । गूर वा ही उदाहरण सीविदे । उग्होंते वृथ्यु ने अविकृष्ट अपनी अवधारों वी बदा वा दान दिया है और गम-वया वा गो दादन दियारा वे गाय बालुंत दिया है, विन्नु एव वात अवधय है । इन एवी शरियों में ओ अनव्याहा हृष्णा के प्रति प्रशंसित भी है वह दिसी और ने प्रति नहीं । बालव में अनव्याहा वा भाव अस्ति म बहुत महाव गरना है । इन्हे दिना व तो भरत नवधय होकर अगवन-अवन में ही नय गरना है और ने अवध-अपर्दान ही वर गरना है । यह अनव्य भाव 'घटाटात' वे इन सभी शरियों में दृष्टिगत होता है । बुद्ध उदाहरण दृष्टध्य है—

रामानन्दराम—“बहुत देखो बहुत-से देवा शौक-शौक वो भलो मनाऊँ ।

ही आपीत रामगुहार के अनव-करम पायन जस गाऊँ ।”

भूमुखदाम—‘बहुत-जहाज घटन भए वर घट धरतो गिरिपरसाल ।’

भूमुख—“येरो मन अनह वही गुल पावे ।

“जैसे डौड़ि जहाज वो पछो छिर जहाज पर पावे ।”

नन्दराम—‘प्रेम एक इह चित तो एकहि सग समाइ ।

गपी वो सोदा नहीं जन-मन हाय विकाइ ॥’

पद प्रश्न यह है कि 'घटाटात' के इन कवियों में महात्मा सूरदास को शौकना रखाने दिया जाय ? यी गुमाई विट्ठलनाय जी जैसे इन्हे 'पुष्टि-मार्यं का जहाज' दानाया है । 'चौरासी वेणवन की बाती', जो इस विषय का सर्वाधिक प्रापाणिह प्रथम माना जाना है, इस विषय में निम्नलिखित मत प्रवर्त करता है—

“जाते-बाणी तो सब आच्छ काव्य की समान है और वे दोऊ परमानन्द-स्थासी और सूरदास जी सागर भये ।”

मुद्रृद तथा मतन स्नेह ही भवित है । उन्होंने भवित के लिए प्रेम को ही मूल बतलाया है । अष्टलाप के सभी कवियों ने अपनी भक्ति-भावना को प्रस्तु करने के लिए प्रेम का ही आधार लिया है । इन्होंने अपने प्रेम का आदर्श गोपियों के माध्यम द्वारा भली-भाति व्यक्त किया है । निम्नलिखित उच्चारणों में इस तथ्य की पुष्टि हो जाती है—

**मूरदाम** - “जिन यह सुधा पान मुल कीग्हों से कंसे कटु देखत ।  
स्थों ए भेन भये गवति द्वय काहे हम सेहत ।”

×      ×      ×      ×

**नन्दाम** - “जो न देह अपरामृत तो सुनिरो भोहन हरि ।  
करिहैं यह तन भस्म विरह पावक में निरि परि ।  
तब विष पदवी पाइ बहुरि परिहैं गुम्फर घंग ।  
पीढ़हिंगी अपरामृत मुनि संग ही सग ।”

**दीनम्बायी** - “मेरे भेन रहे थान परो ।  
गिरपर साल मुखारविव छवि छिन वीक्त लरी ।”

**परमानन्दाम** - ‘मझमोगाल के रंगताती ।  
गिरि-गिरि परत सभार न तत को अपर गुणारत ल्याती ।’

**इगाराम** - ‘हरि मुल देने ही जीर्ण ।  
मुन्हु गुम्फरी भेन सुभग पृष्ठ रथाम गुपा धीर्ण ।’

**चम्मुन्जदाम** - शोभा किञ्चु इयाम ध्या छवि के उठन तरंग ।  
चम्मुन्ज बोटिक अनग रिहर को भन हुरन ।  
चम्मुन्ज ग्रन्थ धीरि विधाती को इवहन तुपा ।  
धान छीदिये रहिये तरा ही सरन ॥”

### नवधा भवित

‘अष्टलाप’ के इन दक्षियों ने अनन्दान वी भवित वान करने के लिए नवधा-भवित वा अष्टलाप लिया है । इस भवित के लो ग्रामार होंगे हैं—ग्राम

र्गीन, स्मरण, अचेन, पादसेयन, बन्दन, दास्य, सस्य तथा आत्मनिवेदन । इन सभी कवियों के काव्यों में नवधा-भवित सम्बन्धी पद प्राप्त हो जाते हैं । इनके प्रतिरिक्ष इन सभी कवियों ने भगवान् के विविध अवतारों के प्रति प्रपनी धारस्था प्रगट की है । मूर का ही उदाहरण लीजिये । उन्होंने कृष्ण के प्रतिरिक्ष सभी अवतारों की कथा का गान किया है और राम-कथा का भी अत्यन्त विस्तार के साथ वरण्ठित किया है, किन्तु एक बात अवश्य है । इन सभी कवियों ने जो अनन्यता कृष्ण के प्रति प्रदीपित की है वह किसी और के प्रति नहीं । बास्तव में अनन्यता का भाव भवित में बहुत महत्व रखता है । इनके बिना न तो अक्षत तन्मय होकर भगवत्-मन्त्र में ही तग सकता है और न भास्म-समर्पण ही कर सकता है । यह अनन्य भाव 'प्राटष्टाप' के इन सभी कवियों में दृष्टिगत होता है । कुछ उदाहरण दृष्टिगत हैं—

परमानन्ददाम—“बहुत देखो बहुत-से देवा कौन-कौन को भक्तो मनाऊँ ।

हों भाष्योन स्यामसून्दर के जनम करम पायन जस गाऊँ ।”

चतुर्मुँजदास—‘चतुर्मुँजदास अठल भए उर घट परसो गिरिधरताळ ।’

मूरदास—“मेरो मन अनत वही मुख पावे ।

“जैसे ऊँड़ जहाज को पछो किर जहाज पर पावे ।”

नन्ददाम—‘प्रेम एक इक चित्त सो एकहि सग सभाइ ।

गयो को सोदा नहीं जन-मन हाथ बिकाइ ॥’

पद प्रश्न यह है कि 'प्राटष्टाप' के इन कवियों में महात्मा गूरदाम दो औनसा रथान दिया जाय ? यी गुसाई विट्ठलनाय जीने इन्हे 'पुटिं-मार्ग' का बहाव बनाया है । 'चौरामी वैट्टलवन की बानी', जो इस विषय का सर्वाधिक प्रथमान्तर आता है, इन विषय में निम्ननिवित मन प्रवट रखता है—

“तातो-बाली तो सब अष्ट कार्य दी समान है और ये होऊ परमानन्द, विषयो और मूरदास जी कागर भये ।”

25

जबकि के अधिकारी ही दूरित से यहि इन करियों पर एक तुरामाला  
दृष्टि द्वारी जाप नो इमें गर्वनश्च नाम शूरराम भी का ही जाप है। इस  
जाप है जिसको एक नाम धर्मानुषासन वर्तों की रक्षा की भी। यह  
यह नाम १००० के इनके पर जाप भी हो चुके हैं। शूरराम भी के  
प्रत्यक्ष इन दृष्टि से बदलाय भी का नाम जाप है और इसे नामां  
शूररामदास की जा। यहूँ शूरराम नाम शौररामभी की रक्षाओं वरु यह  
जाप वै द्वारा होती है। इन करियों की तुरामा यहि जाप गैरिवै नाम  
शूररामदास की दृष्टि से जो जाप नो गर्वनश्च नाम भी जे  
जापे तिथि जाते हैं। यह शिखों का तो यहि तक शिखर है जि वहि  
शूररामदास भी जो द्वारा हीरानों की ओर भी लोक की जाप नो गर्वन  
है इनके रक्षाओं द्वारा शूर से भी जाते हा त्वान वर्णन करता है। यह भो  
इनके शूररामदास को शिखा कर देतो यह इनके नामग्रंथ १००० वह जाप  
हो जात है। इनके पर इनकी उपलक्ष्य जीव के हैं जि तुरामा भी जी शिख  
शूरराम भी जाप गैरिवै शिखों की रक्षाओं भी इनकी तुरामा के ताप्त  
शूरराम हो जाते हैं।

जातियों के बाहरी से वृत्तियों की विभिन्नता के लिए  
जाति का नाम ही है। वृत्ति जातियों परीक्षा  
करने की वृत्तियों की विभिन्नता के लिए जाति  
वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति  
वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति  
वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति वृत्ति

ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ

परमानन्ददास जी का बाल-वर्णन का एक पद देखिये—

“माई भोठे हृषि के छोलना ।

पांच पंजनियाँ रुनभुन बाजे आगन आगन ढोलना ।

कण्ठर तितक कंठ कटुला मनि पीताम्बर को चोलना ।

परमानन्ददास को ठाकुर गोपी झुसावत भो ललना ।”

बास्तव में परमानन्ददास जी ने बाल-वर्णन अत्यन्त सरस एव सुन्दर रूप में किया है, किन्तु सूर के बाल-वर्णन की सी मनोवैज्ञानिकता, सरसता, स्वाभाविकता आदि इनके पदों में उतनी मात्रा में नहीं मिल सकती । बास्तव में सूर का सा बाल-वर्णन परमानन्ददास तो क्या दिश्व का कोई भी विविध नहीं कर सका ।

बाल स्वभाव और विविध सौन्दर्य के उपकरणों के वर्णनों के साथ साथ परमानन्ददास जी ने शृंगार रस के भी अत्यन्त सरस एव सुन्दर विश उतारे हैं । सूर की भाति माघुं-भाव ही इनकी रचनामयों में प्रधान है । देखिये, इनकी गोपी भी सूर के समान ही वह रही है—

‘अब ते प्रीति इयाम सों कीलो ।

ता दिन ते मेरे इन नंतनि ने बबहु नोंद न कीन्हों ।’

शृंगार-वर्णन में भी परमानन्ददास जी सूर की सी सदृश्यता, स्वाभाविकता तथा उच्च फवित्व शक्ति को नहीं पहुँच सके हैं ।

सूरदास और नन्ददास

पर तेजिक मन्ददास जी से भी सूरदास जी की तुलना बरसें । अब बाल्य-वर्णन की दृष्टि से नन्ददास जी का स्थान परमानन्ददास जी से दीदे माना जाता है और सूर का स्थान परमानन्ददास जी ने उपर अभी हमने बहा ही है तो किर नन्ददास जी का प्रश्न ही क्या ? इन्तु नहीं एह बात प्रश्न है । मारा और राज्य-व्यवन जी दृष्टि से नन्ददास जी का रखान ‘भाष्टहाप’ के अभी

कवियों में किसी भी प्रकार छोटा नहीं है। वहें तो कह सकते हैं कि इस दृष्टि से इनका स्थान सबमें ऊँचा है। 'नन्ददास जड़िया और कवि गड़िया' नामक उक्ति किसी ने बैसे ही नहीं बना दी है। यह उक्ति इस बात का सप्त संकेत करती है कि भाषा को जितना चित्रमय इन्होंने बना दिया है उतना भाटछाप के किसी कवि ने नहीं। इनकी सी चित्रमय पश्चात्तली इन शारों कवियों में किसी की भी न मिलेगी। 'जड़ने' तथा 'गड़ने' में जो अन्तर है वह नन्ददास जी तथा इन कवियों की शैली में समझना चाहिये।

मूरदाम और नन्ददास दोनों ने ही 'भ्रमरणीत' रचे हैं। नन्ददास जी 'भ्रमरणीत' में बुद्धि का चमत्कार, प्रमगों की पुनर्जन्म तथा प्रद्वयत तार्किक का ही प्रांधान्य मिलेगा। उसमें मूर जैसी हृदय को स्पर्श करने वाली सरम, गुन्दर तथा स्थाभाविक उक्तियों का अभाव ही है। इस प्रवार निश्चिक स्पर्श में मूर का स्थान नन्ददास जी में बहुत थाएँ हैं। परमानन्ददास जी ने इनकी नृसना ऊपर की जा चुकी है। अन्य कोई कवि इनकी गमना के किसड़ा ही क्या हो गया है? काव्य के आध्यात्मिक तथा वाच्य पद दोनों की दृष्टि में मूर का स्थान इन भाटछाप के कवियों में मर्जित ही है।

अब गुरुन् जी का यह सत् कि 'आत्मायौ दी छाप लगी हुई पाड़ बीलाये थीहृष्ण दी प्रेम बीका का बीरंत करने उड़ी तिमें सरों ऊँची, गुरीयी और मधुर भनवार परे कवि मूरदाम की बीला की थी' प्रशंसा गम्प है।

प्रश्न ३।—गीति शास्त्र का विद्वान् विज्ञाने हुए उत्तरे गुरु का इष्टान निर्वाचित कीजिये।

उत्तर नो गीति शास्त्र मानव-स्वभाव है, हिन्दू भारतभूमि विष्णु विष्णु व प्रमित है कि दर्शनी गावनि नृपदनि भूमिया॒ विषेष का तो शास्त्र विदा के निम्न प्रमित रही है। आर्य की शाखीताम तुलना वेद है। इनमें भी गीति-शास्त्र देखने को मिल जाते हैं।

## गीति-काव्य का विकास

सामवेद के गीति गीति-काव्य के सर्वप्रथम उदाहरण है। इस वेद के मंत्र इसीलिए सामग्रण कह कर पुकारे जाते हैं, क्योंकि इनमें मेय-स्तत्व विद्यमान है। अतः सामवेद गीति-काव्य का प्रथम उदाहरण कहा जा सकता है। यह इस वात का भी स्पष्ट प्रमाण है कि साहित्य के धोन में गीत रचने की प्रवृत्ति प्रारम्भ से ही रही है। इतना ही नहीं यह प्रवृत्ति मात्र तक भी अझुण्णु गति से चलती चली आ रही है और आज्ञा है कि भविध्य में भी चलती रहेगी।

## जयदेव

सामवेद के पश्चात् लौकिक सहृदय काव्य में सर्वप्रथम सबमें भविक सौक्ष्मिय गीतिकार जयदेव हुए जिनका 'गीत गोविद' गीति काव्य का एक अत्यन्त उत्कृष्ट काव्य है। गीति-काव्यकारों के लिए जयदेव का 'गीत गोविद' एक मादर्श ही बन गया। इसमें जयदेव ने गीतों के द्वारा ईश्वर की स्तुति भी है, किन्तु अलौकिक प्रेम की व्यजना करने के लिए उन्होंने लौकिक प्रेम को माध्यम बनाया है। उसमें लौकिक प्रेम इतने सरस एवं स्वाभाविक रूप में दर्शित है कि कुछ विद्वान् इस काव्य पर अश्लीलता का दोपारोपण करने लगे हैं। वास्तव में लौकिक प्रेम की ओर स्वच्छन्द एवं सरस घारा इस काव्य में बहाई गई है, उसे देखकर उन पर दोपारोपण करना सहज एवं स्वाभाविक हो ही जाता है। वास्तविकता इसके विपरीत है। उनका मुन्य उद्देश्य था—  
ईश्वर-स्तुति जो अत्यन्त पावन था, अलौकिक था। इन विद्वानों के शकां समाप्ति के हेतु हम 'गीतगोविद' वा प्रारम्भ कह ही एक इलोक प्रस्तुत करते हैं—

"यदि हरि स्मरणे सरसं मनों  
यदि विलास कलामु कुतुहलम् ।  
मधुर-कोमल कान्त पदाधसी  
शूण तदां जयदेव सरस्वती ।"



संगीत हो उठा है। इतनी भावा कोमल, मधुर एवं चित्रमय है कि अवित्त नेत्रों के सम्मुख सहा हो जाता है। इसके अतिरिक्त संगीत संयोग स्थरण में सुगन्धि उत्पन्न कर देता है। बस्ततः इनकी भाव-भवता के साथ इनके शब्द-चयन का भी विशेष महत्व है। इनकी जैसी अपुरता यजदेव के अतिरिक्त अन्यत्र नहीं दीख पड़ती। इनके पद इतने अद्भुत होते थे कि थी चंतन्य महाप्रभु उन्हें सुनते-सुनते तन्मय दशा में विभोर याते थे और अपनी सुषुप्ति खो देते थे। अतः गीति-काव्य के इतिहास में अपति का भी स्थान अत्यन्त गौरवपूर्ण है।

२

गैयत्र की दृष्टि से कवीर के पद भी अपना एक विशेष महत्व रखते हैं। पदों का प्रचार विशेष रूप से साधु-संतों में ही अधिक मात्रा में रहा। पुष्ट अधिक पढ़े लिखे न होते हुए भी इन पदों को एक दूसरे से गुनकर स्परण करके सुन्दर लय के साथ गाया करते थे, किन्तु एक बात अदरम्य इन संत कवियों के पद भाव कवियों के पदों के समान लोकप्रिय न हो। इसका एक मात्र कारण यह था कि इनके भाव इतने उच्च सदा गहरे साधारण मनुष्य उनको नहीं समझ सकता भ्रतः आनन्द भी नहीं ले सकता। किन्तु जिन पदों में हठयोग, समाधि, साधना, योगान्ध्यास आदि न होकर कवीर आदि के हृदय की तीव्र अनुभूति व्यक्त है यह अत्यन्त तथा लोकप्रिय है। चाहे साधु और महात्माओं द्वारा ही सही, वे बड़ी तोता और लय के साथ गाये जाते हैं। अतः गीति-काव्य के इतिहास संत कवियों को यदि विशेष गौरव का स्थान प्राप्त नहीं है तो 'गौरव' वर्षय ही दिया जाना चाहिये।

३

गीति-काव्य परमाणु में जो स्थान नेत्रविहीन सुरदास को प्राप्त है वह

संभवतः ही ऐसी को हो । इनका मावार यही नहीं है कि 'मूर गेय है । वे इग्नीतिए प्रमुख ज्ञान नहीं पा रहे हैं कि वे स्वयं गा-गाकर गुनाया करते थे, मर्यादा कीर्तन के समय अपने मन किया करते थे । गीति-काव्य भी और उनकी कितनी इच्छा 'मूरदासर' जैसे विशाल ग्रंथ के रचने में स्पष्ट दृष्टिगोचर हो गीति-काव्य का कितना ज्ञान या महङ्ग इम बान में स्पष्ट हो जाता विविध राग-रागनियों का परिचय देकर पदों की रचना की है । उन्होंने स्वयं नये रागों भी भी सृष्टि की है ।

मूरदास जी की गीति-काव्यकार के स्वप्न में विशेषताओं कराने से पूर्व यह जान लेना उपयुक्त एवं प्रातिक्रियक प्रतीत होता । गीति-काव्य किस थेणी का है ? उन्होंने गीति काव्य की ही रचना उसमें उन्हें कितनी सफलता मिली है ? जिस समय सूरदास जी कर रहे थे उस समय सगीत-विद्या अपने चरमोत्कर्ष पर पहुँच वैजू बावरा तथा तानसेन, जो इस विद्या के सम्भाट कहे जाते हैं, हुये थे । जनरचि भी उस समय सगीत की ओर बहुत थी । मूर अपने समय की इस हवा से भ्रष्ट होने कैसे रह सकते थे ? हासरे, उन्हें के मन्दिर में कीर्तन करने का कार्य मिला हुआ था । कीर्तन में उगाकर मुनाने होते थे । कीर्तन के लिए यह स्वाभाविक एवं आ कि जो कुछ भी कहा जाये वह लय और तात्त्व से युक्त होना चाही कीर्तन में कुछ भानन्द लिया जा सकता है । नेत्र-विहीन होना भी समझा जा सकता है । तात्पर्य यह है कि समस्त परिस्थितियों में काव्य रचने की प्रेरणा की ।

सूरदास के पदों की कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं जो घन्य गीति-काव्य

सकती । ऐसी एक विशेषता तो यह है कि उन्होंने जिस

दृष्टि से उनकी 'विनाय पत्रिका' एक थेष्ट रचना मानी जाती है। इस काव्य-  
शब्द के पद अत्यन्त गोय हैं तथा मनेक प्रकार की राग-रागनियों में बहुत हुए हैं,  
किन्तु सूरदास जी के समान कोमल-कान्त-पदावली तथा सुरसता इनके पदों में  
दिखाई नहीं देती। इनकी भाषा में तत्सम हाव्यों का बाहुल्य है जिसके कारण  
इनके पदों में बहुत प्रवाह नहीं मिल सका है जो सूर के पदों में प्रत्येक स्थान पर  
दृष्टिगत होता है। साहित्यिक दृष्टि से तुलसी के पद सूर के पदों से साधिक  
थेष्ट माने जायेंगे। अतः यह कहना अनुभूत न होगा कि साहित्यिक दृष्टि  
से तुलसी के पद चाहे किन्तु ही थेष्ट हों, गेयात्मकता की दृष्टि से वे सूर के  
पदों से धीरे ही कहे जायेंगे।

### मीरा

मीरा को भी संगीत का भज्ञा ज्ञान था। उन्होंने भी विभिन्न राग-  
रागनियों में मुन्दर गीतों की रचना की है। उनके पद गोतामों को मुन्दर  
कर लेते हैं। आब वही हम ऐडिपो पर सूर, तुलसी, कबीर भादि के पद  
मुन्दते हैं, वही मीरा के पदों का ज्ञान भी हमारे कानों में अवश्य पड़ता है।  
उनके पदों की मुस्य विशेषता है उनकी एकान्त भावमपता। उनके गीतों में  
सर्वत्र उनके व्यक्तित्व का स्फूरण दिखाई देता है। उन्होंने अपने गीतों में  
अपनी भावनाओं का प्रकाशन ही अधिकारीय में किया था। उन्होंने अपने गीतों  
में अपने ही भन्दर के अनुभूतिग्रुण मार्मिक चित्र उतारे हैं। उनके पदों में  
वास्तव में उनके ही हृदय की तरफ तथा विरह व्याकुलता ही भिजेगी। वस्तुतः  
उनके गीतों की प्रमुख विशेषता उनकी सीढ़ी एवं कोमल अनुभूति ही है जो  
स्त्री-सुखम होने से भीर भी मार्मिक बन गई है। मीरा के पदों को सुनने कामे  
आब-विमुग्ध हुए बिना नहीं रह सकते।

जहाँ तक कवित और काव्य-व्यभिकार का प्रश्न है, वह तो इस प्रकार  
की अनुभूतिग्रुण रक्तनामों में रहता ही स्वाभाविक है जो आता है।  
मीरा, तुलसी, विद्यालि, सूर भादि के रागान् उन्हें हम के चिह्नित नहीं थीं।  
उन्हें काव्य-कला का इतना उत्कृष्ट ज्ञान नहीं था। अतः उनके पदों में इन

है। उन्होंने भ्रपते पदों में विविध रसों की धारा बहाई है। शंगार वा वात्सल्य रस अधिक कोमल हैं तथा गीति-काव्य के लिए अधिक उपयुक्त अतः इन्हीं की धारा उन्होंने अधिक बहाई है।

यदि ध्यान से देखा जाय तो मूर के गीतों की विवेषता और प्रशिदि के थेष उनकी कोमल और सरस लज्जा भाषा को ही दिया जायगा। इनभाव स्थितः ही अपनी कोमलता और सरसता के लिए प्रतिष्ठा है। मूर ने इस वा का भी भी अधिक ध्यान रखा है। उन्होंने कठोर शब्दों का स्वर्वं ही अद्विक्षण किया है तथा कोमल, सरल एवं कानों को सुख देने वाले शब्दों तथा वर्णों को ही विशेष स्थान दिया है।

बात यह है कि मूरदास जी उच्च कोटि के कवि ही नहीं थे, अतिरु एक घन्थे गायक भी थे। मूर के काव्य में काव्य और संगीत वा जो मुन्द्र समन्वय दिलाई देता है वह अन्यत्र दुर्लभ है। उनकी रचनावें वही काव्य-कला भी दृष्टि से उत्तम भानी जाती हैं वही उनका संगीत तथा वेवर की दृष्टि से भी बड़ा भान है। उनके पद इतने अधिक गरण एवं संगीतप्रण हैं कि यदि इन्हें उनके मार्गदर्शक विद्यों के पदों से गुन्दर बहा जाय तो कोई असंयुक्ति न होगी। इनके पद वित्तने प्रभावशोलालाला हैं, पह इग दोहे गे जाना वा सहता है—

'हियो मूर को तर भाषो हियो मूर की बीर।

हियो मूर को पद भाषो तर भन भुत भरीर ॥'

### तुमसीदात

मसिद्दात में गीति-काव्य परम्परा में प्राचीन मूरदाग के बाब बहाना तुमसीदात वा माम भी धारर के गाय निरा जाता है। तुमसीदात भी ने १८८५ में रचना प्रस्तुत करके गीति-काव्य वर्षा के ज्ञान वा परिचय दिया है। वा

दृष्टि से उनकी 'विनय पश्चिमा' एक श्रेष्ठ रचना मानी जाती है। इस काव्य-पत्र के पद अत्यन्त गेय हैं तथा भानेक प्रकार की राम-राघवनियों में बंधे हुए हैं, किन्तु सूरदास जी के समान कोमल-काल्प-व्यावरी तथा सरलता इनके पदों में दिखाई नहीं देती। इनकी भाषा में उत्तम शब्दों का बाहुल्य है जिसके कारण इनके पदों में वह प्रवाह नहीं था सका है जो सूर के पदों में प्रत्येक स्थान पर दृष्टिगत होता है। साहित्यिक दृष्टि से तुलसी के पद सूर के पदों से अधिक श्रेष्ठ माने जायेंगे। भ्रतः पह कहना अनुप्युक्त न होगा कि साहित्यिक दृष्टि से तुलसी के पद चाहे कितने ही श्रेष्ठ हों, गेयत्मकता की दृष्टि से वे सूर के पदों से बीधे ही कहे जायेंगे।

### मीरा

मीरा को भी संगीत का अच्छा ज्ञान था। उन्होंने भी विभिन्न राम-राघवनियों में मुन्दर गीतों की रचना की है। उनके पद भोजाभों को मुख्द कर देते हैं। आज जहाँ हम रेडियो पर सूर, तुलसी, कबीर आदि के पद सुनते हैं, वही मीरा के पदों का यात्रा भी हमारे कानों में अवश्य पड़ता है। उनके पदों की मुख्य विशेषता है उनकी एकान्त भावमयता। उनके गीतों में संबंध उनके अविलत्त वा स्फुरण दिखाई देता है। उन्होंने अपने भीतों में अपनी भावनाओं का प्रकाशन ही अधिकांश में किया था। उन्होंने अपने भीतों में अपने ही अन्तर के अनुभूतिपूर्ण मामिक चित्र उतारे हैं। उनके पदों में वास्तव में उनके ही दृढ़प की सूर तथा विरह आकृताता ही मिलती है। पहलुतः उनके गीतों की प्रमुख विशेषता उनकी सीढ़ एवं कोमल अनुभूति ही है जो रघी-सुलभ होने से भीर भी मामिक बन गई है। मीरा के पदों को सुनने वाले भाव-विमुग्ध हुए बिना नहीं रह सकते।

जहाँ उक कवित्व और काव्य-व्यालार का प्रश्न है, वह तो इस प्रकार की अनुभूतिपूर्ण रचनाओं में हैतः ही श्वाभाविक हप से था जाता है। मीरा, तुलसी, विदराति, सूर आदि के समान उच्च हप से शिखित नहीं थी। उन्हें काव्य-कला का इतना उत्कृष्ट ज्ञान नहीं पा। भ्रतः उनके पदों में इन-

कवियों जैसा पद सालित्य नहीं मिल रहता । वस्तुतः भीरा के गीतों तो भीरा के ही गीत हैं । उनमें उनकी उच्च आनंदिक सत्यानुभूति की स्पष्ट छाप दिखाई देती है जो गीति-काव्य का प्राण है ।

इस प्रकार शूर, तुलसी तथा भीरा के समय में गीति-काव्य अत्यधिक उत्कर्ष को प्राप्त हो गया था । इन सभी कवियों ने गीति-काव्य परम्परा को उत्कर्ष प्रदान करने में बड़ा योग दिया । फलतः गीति-काव्य परम्परा की अत्यधिक प्रसिद्धि हो गई और यह धारा निरन्तर रूप से आगे भी चलती रही ।

### आधुनिक काल

आधुनिक काल में भी यह परम्परा अबाध गति से अश्वसर होती दिखाई पड़ती है । भारतेन्दु जी के समय में देश-प्रेम सम्बन्धी राष्ट्रीय गीत गाये जाते दिखाई पड़ते हैं कुछ आगे चलकर राष्ट्र-कवि थी मैथिलीशरण गुप्त के समय में तो बहुत सुन्दर गीत रचने प्रारम्भ हो गये थे । उनके स्वयं के 'साकेत' और 'यशोधरा' आदि काव्यों में तो गीति-काव्य अत्यन्त उत्कर्ष को प्राप्त हो जाता है । महादेवी वर्मा और जयशंकर प्रसाद के हायों में पढ़कर तो गीति-काव्य परम्परा भी जगमगा उठी । प्रसाद जैसे कवि-हृदय से निसृत गीत हिंदी साहित्य की अमूल्य निधि हैं । महादेवी वर्मा जी आधुनिक भीरा के नाम से विस्थात हैं । उनके गीतों में तो मधुरिमा धुलमिल कर मादक बन गई है । भाव और अभिव्यञ्जना दोनों के कारण इस आधुनिक भीरा के गीत बहुत ही थोक बन गये हैं । वस्तुतः आधुनिक काव्य गेयतर्व से परिपूर्ण है । गेयात्मकता उसकी एक मुख्य विशेषता है ।

### शूर का स्थान

यह हृषी गीति-काव्य परम्परा का संधिपत इतिहास । अब प्रत यह है कि इसमें शूर को कौन-सा स्थान दिया जाय । हिंदी के समूर्ण गीति-काव्य का अध्ययन करने के पश्चात् निश्चित रूप से शूर का स्थान सर्वोच्च ही कहना पड़ेगा । काव्य-और संगीत का अविच्छिन्न सम्बन्ध मानने वाले विज्ञ सभा-

जोको रो तनिक धूठिये कि इस दृष्टि से जो काव्य और सगीत का सफल सम्बन्ध सूर के पदों में दृष्टिगत होता है, या वह उतनी सफलता के साथी और कही दिलाई देता है ? या अन्य किसी कवि की काव्य-रचना सूर की भाँति काव्य-नला की दृष्टि से भी उतनी ही उत्तम है जितनी कि सगीत और गेयत्री की दृष्टि से ? दोनों का सफल सम्बन्ध जिस मात्रा में सूर के पदों में दिलाई देता है उस मात्रा में अन्य किसी कवि के पदों में नहीं दीख पड़ता । अतः यह निष्ठान्कोच कहा जा सकता है कि हिन्दी के गीति काल की परम्परा में सूरदास वा मूर्धन्य स्थान है ।

प्रश्न ३२—कृष्ण-काव्य का विकास विश्वाते द्वारे उसमें सूर का स्थान निर्धारित कीजिये ।

हिन्दी-साहित्य में कृष्ण से सम्बन्धित साहित्य जितनी मात्रा में रखा गया है उतनी मात्रा में सम्भवतः और कोई साहित्य नहीं रखा गया । हिन्दी-साहित्य के चारों कालों अर्थात् श्रीरामायाकाल, भवित्व-काल, रीतिकाल तथा आधुनिककाल में कृष्ण को नायक बना कर काव्य रचनायें हुई हैं । श्रीरामायाकाल से लेकर आज तक कवि कृष्ण-काव्य की रचना करते रहे हैं ।

### जयदेव

यदि हम इस बात पर विचार करें कि हिन्दी साहित्य में कृष्ण काव्य का आरम्भ विस कवि से माना जाय तो हमें मैथिल-कोकिल विद्यापति का नाम लेना पड़ेगा । विद्यापति पर संस्कृत के प्रसिद्ध शीतिकार कवि जयदेव का भूत्याधिक प्रभाव पड़ा था । अतः 'गीत गोविद' के रथविता श्री जयदेव को ही कृष्ण-काव्य का वास्तविक जन्मदाता मानना चाहिये । इससे हमारा उत्तर्यु यह नहीं है कि जयदेव से पूर्व सस्तृत में कृष्ण से सम्बन्धित काव्य नहीं है । श्रीमद्भागवत आदि कितने ही ऐसे धार्मिक ग्रंथ हैं जो श्रीकृष्ण सम्बन्धी काव्यों के आधार हैं, किन्तु जयदेव की शैली से ही हिन्दी काव्यकार कृष्ण



उठाई है कि जिससे राधा-कृष्ण के जीवन का सब प्रेम के सिवाय कुछ भी महो रह गया है !”

कृष्ण काव्य की रचना करने वाले कवियों का भक्ति सम्बन्धी दृष्टिकोण भी देखते चलना चाहिये । विद्यापति के भक्ति सम्बन्धी दृष्टिकोण का पता भी दा । रामकृष्ण वर्मा की दिल्लिवित वंकितर्थों से लगाया जा सकता है—

“विद्यापति का संसार ही दूसरी है । वहाँ सर्वव कोकिलार्ये ही कूजन करती है । फूल लिला करते हैं हिन्दु उनमें काटे नहीं सगते । राधा रात भर आगा करती है । उनके नेत्रों में ही रात समा जाती है । शरीर में सौन्दर्य के सिवाय कुछ भी नहीं है, पर है, उसमें भी गुलाब है, शरीर है उसमें भी गुलाब है । सारा संसार ही गुलाबमय है । योवन-शरीर के आनन्द उनके आनन्द है ।”

### भट्टछाप

विद्यापति के पश्चात् हिन्दी में कृष्ण काव्य के विकास का थेय श्री चल्लभाचार्य जी को दिया जायगा । इन्होंने पुष्टिमार्य चला कर भनेह कवियों को उसमें दीक्षित किया । इनके पुत्र स्वामी विठ्ठलनाथ ने कृष्ण काव्य रचने वाले शाठ कवियों की एक मंडली बनाई जो ‘भट्टछाप’ के नाम से विस्यात है । इस भट्टछाप के कवियों के नाम इस प्रकार हैं—

१. मूरदास
२. नन्ददास
३. कृष्णदास
४. परमानन्ददास
५. कुमनदास
६. असुभूजदास
७. धीरस्वामी
८. गोविदस्वामी



हमारे नेत्रों के सामने साक्षात् होकर खड़ी हो जाती है। इस स्त्रीरत्न का नाम या मीरा। मीरा सूर की भाँति कृष्ण की अनन्य भक्ति थी। उनको भावम्-समर्पण की भावना को देखकर कौन ऐसा प्राणी होगा जो उनके आये भपना भस्तक न नवा देगा? भक्तों में निश्चय ही मीरा का स्थान बहुत क्लेचा है, किन्तु कवि-सूप में मीरा वो बहुत क्लेचा स्थान नहीं दिया जा सकता। उनके गीत यद्यपि दहुत मधुर, बोमल तथा भाव-नुस्त हैं किन्तु काव्य के कलापदा की दृष्टि से उनका अधिक महत्व नहीं है। उनके पदों की तो मुख्य विशेषता है उनकी एकान्त भावमयता। जो कुछ कवित्व तथा काव्य-वभक्तार दिलाई भी देता है वह स्वाक्षाविक रूप से अनायास ही भा गया है। सांगीत की दृष्टि से भी इनके गीतों का बहुत महत्व है। कलापदा सम्बन्धी चभक्तार याहे सूर के समान न हो किन्तु आनंदिक सत्यानुभूति जो गीति काव्य का प्राण है, वह सूर से कर नहीं विलेगी।

### रससान और घनानन्द

मीरा के परचात् कृष्ण-काव्य के कवियों में रससान और घनानन्द का नाम भावदर के साथ लिया जाता है। रससान और घनानन्द वे सर्वदे रस से भरपूर होते हैं। शुद्ध द्रवशाया का जो अतकाल और सफाई इन दोनों कवियों की रससानों में दिलाई देता है, वह भन्यत्र दुर्लभ है। सायान्-प्रेम रस के अवतार घनानन्द ने तो द्रवशाया काव्य में एक परम्परा स्थापित की है। घनानन्द जी यद्यपि आगे पिछले जीवन में विरक्त रूप में बृद्धावन आवर रहने लगे थे, किन्तु इनकी अधिकांश कविता भक्ति-काव्य की दृष्टि में, महीं भा सरही, उसे सो शृंगार-प्रधान ही बहा जायगा। ही, रससान इन्हें के अनन्य भस्त थे। उनकी कविता इम बात जा सकत प्रमाण है। आगे अतहर विहारी देव तथा मतिराम यादि ने यिस विलासभय धर्मारिक प्रेम का निष्पत्ति दिया उसका पुनीत, धृतिप, मुक्त तथा स्वाक्षाविक हर दरि वहीं देखने को मिलता है तो वह रससान में। इन्हीं जैसे मुमलभान कवियों की भक्ति-भावना से बोई हिन्दू विद्वान् हो इतना प्रभावित हुआ कि वह



हरिश्चन्द्र ने भी कृष्ण-भक्ति सम्बन्धी अनेक पदों की रचना की । इनके पदों में भक्ति-काल तथा रीतिकाल दोनों का समन्वय मिलता है । इनकी 'चन्द्रावली' में कृष्ण-काव्य ग्रन्थी घरम सौमा को पठुन आता है । यथा और कृष्ण की जिस प्रेममयी भक्ति का स्वरूप इनके पदों में दिखाई देता है वह अन्यत्र कठिनता से ही मिल सकेगा । रीतिकाल की-सी उचितेदार भवित-भावना इनके पदों में नहीं है ।

बारोन्डु जी के पश्चात् कृष्ण-काव्य में श्री जगन्नाथदास 'रत्नागर' का नाम आता है । जो ब्रज भाषा के ऐष्ठ कवि गाने जाते हैं, इनका उद्द्वय-शतक, कृष्ण काव्य के विकास में अपना विशेष महत्व रखता है । इनके काव्य में भाव-पक्ष और कलापक्ष दोनों पूर्णता को प्राप्त हो गये हैं । भक्तिकाल के कवियों की भौति यदि इनके काव्य में भावपक्ष चमक रहा है तो रीतिकालीन कवियों की भौति—उनसे भी एक कदम आगे बढ़कर—कलापक भी दर्शनीय है । इनकी सी अलंकृत ब्रजभाषा संभवतः नहीं मिलेगी ।

कृष्ण-काव्य के विकास में 'प्रिय प्रवास' अन्तिम रचना मानी जाती है । 'हरिग्रीष' जी के इस काव्य की दो विशेषताएँ हैं । एक तो यह कि आधुनिक युग की विचारणा से प्रभावित होकर इन्होंने कृष्ण को भगवान् के स्थान पर महामुहूर्त के रूप में चित्रित किया है । इन्होंने कृष्ण के जीवन की अलोकिता भी व्याप्त्या क्लीनिक दूर्घट से बी है । दूसरी विशेषता यह है कि यह काव्य हिंदी में छठी बोली वा प्रथम भनुकात भाषाकाव्य है ।

इस समस्त विवरण के आधार पर स्पष्टतः बहा जा सकता है कि कृष्ण काव्य के इतिहास में गूर का स्थान ही सर्वोच्च है । काव्य की दृष्टि से बौद्ध भी इव उनवीं समता नहीं कर सकता । समस्त कृष्ण काव्य में ही या, समस्त हिंदी-साहित्य में तुम्हों के इतिरिका उनकी समता करने का साहस तथा बत किसी प्रथम बर्दि में परिलक्षित नहीं होता ।

“ह ही बिज—

‘इन पुगामयाम हरिवनत पर दोदिन हिंगू भारिये ।  
रीतिकाल’

रीतिकाल तक याने-पाने हृष्ण-भक्ति का यह वाचन दृष्टि  
समा । हृष्ण भक्ति जो भक्तिकाल में साध्य भी, अब साधन  
रापा और हृष्ण जो भक्ति-काल में विष्णु तथा सद्गी के रूप में  
रापाराज नायक भाविता रह गये । इस विषय में डॉ. रामकृ  
ष्ण द्वारा दर्शनीय है—

“रीतिकालीन कवियों ने रापा-हृष्ण को सापारण भावक त  
दाता । रापा से भ्रमितार कराया । उसे विरहगी बना कर भ्रमित  
है । उसे पतंग पर लिटाया है तथा स्वर्ण में हृष्ण से मिलाया है  
पर ‘ऐरी गयो गिर हाथ को हीरो’ कहता कर दोक भी विज्ञ  
पातना का इतना नमन विचर लीच गया है कि उसके साथने रापा-  
सम्मुखं भ्रसोकिक सौम्यदं नष्ट ही गया है ।”

कहने का तात्पर्य यह है कि रापा और हृष्ण, जो कभी एक  
रीतिकाल में जाकर सामन्य स्त्री पुरुष बन गये । शृंगार का नान  
होने समा । साझे तीन हाथ की स्त्री ही कविता का विषय रह गई ।  
येहारी और देव जैसे महाकवियों के काव्यों में कहीं-कहीं भक्ति-भावना  
रहने हो जाते हैं, किन्तु भविकानन्दतः नान शृंगार का ही विषय प्राप्त  
। इस काल के हृष्ण-काव्य रचना करने वाले कवि आवार्य बनने की  
इतने महत्त रहे कि उन्होंने काव्य के भावपथ की हत्या ही कर दाली ।  
इस आवार्य ही बन सके और न सफल कवि ही । इस समय कला विक  
पीर जब कसा घन के हाथों विकने सकती है तो उसका ह्वाल  
—

के पश्चात् भाषुनिककाल के अनन्त भी भारते

हरिशचन्द्र ने भी हृष्ण-भक्ति सम्बन्धी इनेक पदों की रचना वी इनके पदों में भवित-काल रथा रीतिकाल दोनों का सम्बन्ध मिलता है। इन्हीं 'चन्द्रावली' में हृष्ण-काव्य ध्यानी धर्म सीमा को पहुँच जाता है। राष्ट्र और हृष्ण की जिस प्रेमबन्धी भक्ति का स्वरूप इनके पदों में दिखाया देता है वह अन्यत्र बठितता से ही पिल सकेगा। रीतिकाल की दौरानी दीर्घतेवार भवित-भावना इनके पदों में नहीं है।

भारतेन्दु जी के पश्चात् हृष्ण-काव्य में थी जगन्नाथदास 'रत्नागर' का नाम आता है। जो द्वंद्व भाषा के श्रेष्ठ कवि माने जाते हैं, इनका उद्भव-कालका हृष्ण काव्य के विकास में अग्रणी विशेष महत्व रखता है। इनके काव्य में भावना पक्ष और कलापक्ष दोनों पूर्णता को प्राप्त हो गये हैं। भक्तिकाल के कवियों की भाँति यदि इनके काव्य में भावपक्ष चमक रहा है तो रीतिकालीन कवियों की भाँति—उनसे भी एक कदम आगे बढ़कर—वलापक भी दर्शनीय है। इनको कोई अलंकृत वज्रभाषा संभवतः कही नहीं पिलेगी।

हृष्ण-काव्य के विकास में 'प्रिय भवास' अनितम रचना थानी जाती है। 'हरिश्चोध' जी के इस काव्य की दो विशेषताएँ हैं। एक तो यह कि अद्वितीय युग की विचारधारा से प्रभावित होकर इन्होंने हृष्ण को भवित्व के स्थान पर महापुण्य के रूप में चिह्नित किया है। इन्होंने हृष्ण के दीयत की अलौकिक विशेषता यह है कि यह काव्य हिन्दी में खड़ी थोली का प्रयोग अनुवांशिक है।

इस समस्त विवरण :

काव्य के इतिहास

भी कथि

॥



